Colloque international et interdisciplinaire

Le Style Oral de Marcel Jousse, cent ans apres

organisé par l'Association Marcel Jousse

Samedi 22 mars 2025
de gh a 18h, au college des Bernardins (Paris)
et en visioconférence

Les présentations sont disponibles a cette adresse :
https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/



https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/

COoNFErENCE 1€ 22 MAIS 2025.....coo ettt ettt ettt e e erte e s s ettt e s esrtessssaeeessssteesssaaeeessssees 2

Théme : Parole et rythme comme critére d’identité Chez le peuple verbomoteur Maxi du

BBNIN ...t bbb bt b et h et b et n e n et 2
INEFOAUCTION ...ttt b et s e et eb et b e bt ne e ns 2
I. Les préalables a la compréhension de l'identité MaXi .........cccccceeveiinieinniiniec e, 2
1.1. La réalité de 'humain dans la pensé du peuple verbomoteur africain........................ 2
1.2.  L’unité conceptuelle du cosmothéandrique chez les MaXi.........cccccoeveveevieneciesecvennene 4

. L'identite primaire MaXi........ccooooeeeieiieeieeee ettt e e 5
2.1. Rite et rythme, indissoluble pour l'identité au pays MaXi.........cccoceevevenerenincnencneene. 5
» Le rythme comme fondement du Fte........ccoeveiieiici e 5

» Le rite comme mise en scéne du rythme ..., 5

» Le rythme et la transmission du SACré............ceecvivieieveceeceecee s 5

» La complémentarité du rite et du rythme dans l'organisation sociale....................... 5

2.2. Placentas, « corps familial » et accueil familial..............c.ccooeiiiieniiicieie e, 6
2.2.1. Lasignification du placenta...........cccooeeiiiiiieiicieeee s 6
2.2.2.  Lerite dUu PlaCeNta . ... e e 6

a) La collecte et la conservation du placenta :...........ccoeoeiiiniiniininneeee 7

b) L'enterrement du placenta...........cooerirniniini s 7

c) Le choix du lieu et du MOMENT ..o 7

1 Le verbomoteur : une parole habitée par le corps et le rythme.......ccccoovvvieieieiicceenee. 7
3.1. Les paroles définissant des identités du MaXi.........ccccecvererieciiceecece e 7

I Tt O B = o 7= o] (= o o TU o = o =1 ] = P 8
3.1.2. Paroles lourdes, VIaies 1 SENSEES ........coocveiiieciiieeeeteiee ettt s va e s s 8
3.2. Le Maxi, ses gestes d'identification ...........cccooeveirinininiceece e 10
3.21.  Legesteforge I'dentité........ccov oo 10
3.2.2. Legesterévele lidentite ... 11

> Les expressions faciales et gestuelles................c.coooiiiiiie 11

> Les interactions sociales............cccccooiiiiiinii 12

» Les performances artistiques ... 12

3.3. Rythme anime I'identité .................ooo oo 12
3.3.1.  Les rythmes immédiats et profonds.........ccccooviieceiiciccceee 12
3.3.2.  La perception subjective du rythme ........c.cccooeriirininccee e 14

> Le deuxiéme niveau, ou stimulation d’affectivité ..........c..ccocuevveiiivci e, 14

» Le troisiéme niveau, ou la production d’'un sentiment de base ...........ccccveuvenennee. 14

» Le quatrieme niveau ou I'épiStEmOIOgiE........ccoevuirieiiiieieiecese e 14

» Le cinquiéme niveau ou la production de texte oral..........ccccoevveveenieie e, 14



CONCIUSION ettt ettt ettt e e ettt s e et e e s ettt e s saateeesaraaeessasseeesasaaaesssasaeeesasssaesssssaeeessannes 15

Conférence le 22 mars 2025

Théme : Parole et rythme comme critére d’identité Chez le peuple verbomoteur Maxi
du Bénin

Introduction

La culture orale occupe une place prépondérante dans les sociétés africaines, et le
peuple Maxi du Bénin en constitue une illustration éloquente. Chez les Maxi, la
parole ne se limite pas a une simple transmission de messages : elle est une
performance, un acte rythmiquement construit qui engage le locuteur tout entier.
Cette dimension verbomotrice de la parole, du geste et du rythme, détermine le
critére d’identité fondamental dans cette communauté.

Dans la présente communication, nous partirons des éléments précurseurs qui
posent le sous-bassement pour élucider comment se forge l'identité Maxi, il s’agit du
composé que nous empruntons a Panikkar appelé le « cosmothéandrique ». Il met
en exergue la relation de 'homme, le cosmos et Dieu. Dans une deuxiéme partie,
nous montrerons comment se forge la premiére identité du Maxi qui part de la
conception jusqu’a I'age adulte. La derniére partie démontrera comment le Maxi
accompli se révéle par la parole et le rythme.

l. Les préalables a la compréhension de l'identité Maxi

Un peuple, un monde et une relation dynamique qui permet de comprendre et de
saisir la métaphysique qui galvanise I'histoire du Maxi depuis des centenaires.
Comment le rendre a I'évidence au reste du monde, surtout a ceux qui vivent dans
un monde globalisé et matérialisé. Nous avons trouvé dans la vision
cosmothéandrique de Panikkar, le développement de ce qui permettra de mieux
saisir le descriptif du processus de I'identification d’'un peuple verbomoteur : Maxi. Le
choix de 'emprunt est guidé par I'existence d’une théorie longtemps exposée, sur
laquelle beaucoup de réflexions ont été faites, méme la vision africaine du
philosophe béninois Mahougnon Sinsin’.

Aprés avoir exposé un résume de cette vision du monde, surtout des deux éléments
fondamentaux de 'unité et I'hnarmonie entre les trois entités que sont Dieu, 'lhomme
et le cosmos, nous y tirerons les pistes de compréhension de I'anthropologie du
geste du cas spécifique du peuple verbomoteur des Maxi.

1.1. La réalité de 'humain dans la pensé du peuple verbomoteur africain

1 Mahougnon Sinsin, La vision cosmothéandrique de Panikkar : une lecture africaine



En Afrique, 'homme ne peut se comprendre que dans son rapport a la nature et a
Dieu. C’est que Panikkar résume bien par sa vision cosmothéandrique:

La réalité n’est pas composée d’un bloc unique indistinct — qu’il soit divin, spirituel ou
matériel — ni de trois blocs ou d’'un monde a trois niveaux — le monde des Dieux (ou
de la Transcendance), le monde des hommes (ou de la conscience) et le monde
physique (ou de la Matiére), comme s’il s’agissait d’un édifice a trois étages. La
réalité est constituée de trois dimensions en relation I'une avec l'autre — la
perochoresis trinitaire, de sorte que non seulement I'une n’existe pas sans l'autre,
mais que toutes sont tressées, inter-dépendant?.

Une sorte d’alliance vitale lie 'homme, le cosmos et le divin. Le présupposé
fondamental de la vision cosmothéandrique, c’est le postulat de I'unité originelle et
harmonique — non monolithique — de la Réalité. Panikkar part de ce présupposé pour
suggérer a la fois une métaphysique, une éthique et une spiritualité appelée «
ecosofia ». Il présente la vision cosmothéandrique comme une « synthése » et non
comme un « systéme ». Elle n’est pas un systéme, car elle reste ouverte, non
dogmatique et non globale. Les visions globales conduisent souvent,
inconsciemment, a la défense de positions totalitaires : une seule vérité, une seule
religion, une seule civilisation, une science monolithique, une démocratie
unidirectionnelle, un marché unique, etc. Par contre, l'unité harmonique implique et
assume en soi la diversité. En dehors du fait d’étre une synthése ouverte, la vision
cosmothéandrique se veut un « mythe ». Panikkar réhabilite ce concept, le
revendique et I'explicite : le mythe, dit-il, est 'horizon qui ouvre a l'intelligibilité. C’est
la « pierre angulaire » de la vérité, le fondement de notre « conviction de vérité ».
Selon V. Corwin — que notre auteur cite —, le mythe est une dramatisation de la vérité
dont la finalité est de montrer les « interactions dynamiques entre le divin, le monde
et ’homme ». Le mythe a I'avantage de proposer une vérité symbolique qui
transcende la dichotomie sujet-objet de la connaissance logocentrique. Ce
surpassement du dualisme épistémologique classique permet d’éprouver et
d’accepter sereinement la relativité de la pensée, sans pour autant tomber dans la
tentation du relativisme. Ce qui compte, c’est le caractére relationnel de la vérité. Le
mythe ou la vérité vécue comme relation permet par ailleurs de réconcilier
I'épistémologie et 'ontologie :

Pour résumer et le dire dans un langage simple accessible au mode de pensée du
peuple verbomoteur, il s’agit du « holisme » que 'on retrouve dans les croyances
africaines : L’holisme est un terme philosophique qui traduit la conception selon
laquelle la vie est plus que la somme de ses composantes. Le monde est en
constante interaction. Le ciel, les esprits, la terre, le monde physique, les vivants et
les morts, tous agissent, interagissent et réagissent de concert. Chacun exerce un
effet sur les autres et une partie ne peut ni exister ni s'expliquer sans l'autre.
L'univers, le monde des esprits et 'hnomme' constituent une seule et méme structure.
Chacun a besoin d'étre activé par l'autre.

Selon ce schéma, I'homme pénétre toutes les dimensions du monde qui I'environne :
physiques, matérielles et spirituelles, et inversement, il subit lui-méme l'influence de

2 Raimon Panikkar2013. Vision trinitaire et cosmothéandrique : Dieu-Homme-Cosmos, Paris, Cerf, p.16.



ce monde. Il se sent UN avec son monde et le monde lui répond de fagon mystique.
C'est pourquoi, vouloir distinguer entre ce qui est physique, matériel et spirituel serait
non seulement inconcevable, mais également absurde. Il n'existe pas de catégorie
de pensée pour ce genre de distinction dans les RTA. Mais ce sont les concepts pour
désigner ’lhomme, la vie (sens de cosmos) et Dieu dans la langue Maxi qui mettent
en exergue cette unité-harmonie et synthése.

1.2 L’unité conceptuelle du cosmothéandrique chez les Maxi

Il faut comprendre et parler la langue Maxi ou les langues de la méme famille comme
le Fon ou le Gun, pour bien percevoir le lien entre les trois concepts de vie, Dieu et
I’'homme. Voici les trois concepts écrits en Maxi (ou Fon) :

Gbe-Gbetd-Gbedotd : le premier, un monosyllabe, est utilisé pour désigner a la fois,
la vie (expression de vivre, opposé a la mort), mais également pour désigner le
cosmos, sens l'univers, le monde visible. C’est a partir de ce monosyllabe que sera
construit le concept désignant 'homme : « Gbetd » (est composé de deux lexémes :
Gbé¢ = vie, monde, existence et TS = pére).

Gbetd, c’est ’lhomme, en tant qu’acteur de la vie et du monde ; mais il n’est
acteur/agent que de maniére dérivée, car il n’est pas I'auteur primordial de la vie et
de l'univers. Il est « I'étre qui exerce, de fagon vassale, la fonction de pére de la vie
». Il est « I'étre des frontiéres, situé entre le Gbedotd et les nudogbé (entre Dieu,
source de la vie et les étres vivants) ».

Dieu : Gb&dotd” est composé de trois lexemes : Gbg = vie, monde, existence ; B6 =
créer, poser, posséder, arranger, disposer, fixer, devoir et TS = pére

Gbedotd” désigne donc littéralement « 'auteur ou I'acteur (t3) qui a créé (do) le
monde/la vie (gb&) ». Agossou propose une définition plus détaillée :

Gbedotd est celui qui, possédant la vie, a en méme temps la capacité et le devoir de
la transmettre. En d’autres termes, le Gbedotd est celui qui est la source de la vie et
qui a le devoir de la transmettre. Il ne peut pas ne pas créer. Créer fait partie de sa
nature. Gbedotd est donc le créateur non créé, celui qui individualise chacune des
créatures en leur distribuant « corps » (Mawu) et surtout en les marquant de sa
puissance (S€). La vie chez les Maxi s’appréhende a partir du double rapport de : -
Gb¢ et Gbétd (Monde-Homme), d’'une part, et le rapport entre Gbétd et Gbedotd
(Homme-Créateur), d’autre part. De ces deux, émerge un troisiéme qui est le
rapport, disons « relations interpersonnelles » ou se fait le contact de trois grandes
constantes de I'existence : 'homme, le monde et le Principe qui fonde ’'homme et le
monde.

Le radical § Le premier suffixe | Le deuxiéme suffixe § Les différents sens

) I N
- 0SMOS

Gbe (Vie) | DS (Possesseur) T5 (Pére)




Pére possesseur [ Pére transmetteur | Cosmothéandrique

Le tableau montre que la vie est au coeur des deux entités et constitue la troisieme
entité qui lie les deux autres dans une synthese dynamique. L’homme au pays Maxi
nait, grandit et meurt dans cette synthése dynamique des trois entités.

I. L’identité primaire Maxi

La vie (Gb¢) est encadrée au pays Maxi par deux rites : le rite d’entrer dans le monde
et le rite de sortir de ce monde. Il faut comprendre par I'identité primaire, la période
de la naissance a la puberté, qui est déterminée par deux rites : le rite de la gestion
du placenta et le bosquet initiatique. Ce sont ces deux rites qui conférent a I'enfant
son identité primaire. Dans la culture Maxi, le rite ne saurait exister sans le rythme,
ainsi, rite et rythme sont des facteurs d’identité. Apres avoir exposé le lien
indissociable entre le rite et le rythme, nous allons montrer comment le rituel du
placenta et le bosquet initiatique confere I'enfant avant sa vie d’adulte.

2.1. Rite et rythme, indissociable pour l'identité au pays Maxi

Dans la culture Maxi, les liens entre rite et rythme sont profonds et intrinséquement
liés a la spiritualité, a la socialisation et a I'expression artistique. Voici quelques
points clés qui expliquent cette connexion :

» Le rythme comme fondement du rite

Dans de nombreuses traditions africaines, le rythme est un élément essentiel des
rituels religieux, sociaux et initiatiques. Les percussions (djembé, balafon, talking
drum, etc.) accompagnent les cérémonies pour marquer les différentes étapes du
rite. Les rythmes dictent le déroulement des rituels, signalant les moments de
transition, d’invocation, ou de transe.

» Le rite comme mise en scéne du rythme

Les rites africains intégrent souvent des danses rythmées, symbolisant les cycles de
la vie, de la nature et du cosmos. Le rythme structure le temps du rituel, créant une
dynamique collective qui renforce I'unité du groupe. La répétition rythmique dans les
rites vise a induire des états modifiés de conscience, notamment lors de cérémonies
de possession ou de communication avec les ancétres.

» Le rythme et la transmission du sacré

Les rythmes spécifiques permettent de distinguer les différentes cérémonies
(funérailles, mariages, initiations...). Dans les sociétés initiatiques (comme les
sociétés secrétes du Mali ou du Bénin), des rythmes codifiés sont transmis de
génération en génération et ne peuvent étre joués que par des initiés. Le tambour est
souvent considéré comme un intermédiaire entre le monde des vivants et celui des
esprits.

» La complémentarité du rite et du rythme dans I'organisation sociale



Le rythme renforce la cohésion du groupe pendant les rites communautaires. Il
synchronise les mouvements, facilitant la participation collective aux cérémonies. Il
exprime des émotions et des valeurs culturelles qui sont souvent difficiles a
verbaliser.

En somme, le rite et le rythme sont indissociables dans la culture Maxi : le rythme
donne vie au rite, tandis que le rite donne un cadre et un sens au rythme. lls sont les
piliers d’'une tradition ou la musique, la danse et la spiritualité se rejoignent pour
exprimer l'identité et la mémoire collective. C’est pour cela que la naissance d'un
enfant est accueillie par le premier rite, le rite du placenta.

2.2. Placentas, « corps familial » et accueil familial

Le Maxinu qui a grandi au pays Maxi avant de s’expatrier porte en lui son « identité »
maxi, quels que soient les lieux et les circonstances de vie qu'il traverse. A cause du
processus de socialisation et de son contenu, il acquiert une double identité, a la fois
communautaire et individuelle, qui le renvoie a la source qui est son village, par la
mémoire collective dont le premier élément de souvenir est le rituel du placenta.

Le rite du placenta est un rituel symbolique et spirituel pratiqué dans plusieurs
cultures africaines, en particulier chez les Maxi. Il marque la naissance d'un enfant et
établit son lien avec la terre, les ancétres et la communauté.

Examinons succinctement sa signification avant de passer a sa gestion.
2.2.1. La signification du placenta

Le placenta est considéré comme un double spirituel du nouveau-né, un jumeau
mystique qui I'accompagne dés la naissance. Il est vu comme un lien entre I'enfant,
la lignée ancestrale et la terre-mére. Son traitement rituel vise a assurer la protection,
la prospérité et le destin de I'enfant. Comme le dit Barry « en examinant de prés les
représentations liées au placenta, on s’apercoit que celui-ci constitue le point
d’ancrage de I'identité® ». Chez le peuple verbomoteur, le systéme psychique, n’est
pas le cerveau, c’est aussi et surtout le corps biologique que le corps social
('enveloppe groupale, la mémoire inscrite dans ...les pierres [...] Le sujet est
toujours une singularité alternée par une histoire, une généalogie. Il est hanté par un
corps social réel, imaginaire et symbolique, qui lui assigne une place marquant son
identité, identité ol se joue en permanence la dualité du singulier et du collectif* ». La
gestion du placenta va montrer I'importance du corps social chez le peuple
verbomoteur, en particulier chez les Maxi, pour qui le lieu du placenta se congoit
comme le lieu du corps biologique aprés le parcourt terrestre.

2.2.2. Le rite du placenta

Il ne s’agit pas d’exposer en détail, le rite du placenta, mais de décrire brievement les
différentes étapes pour mettrenen exergue les données identitaires du placenta chez
le Maxi.

3 Aboubacar Barry, Le corps, la mort et I'esprit du lignage. L’ancétre et le sorcier en clinique africaine, Paris,
France, L’'Harmattan, 2001, p. 29.
4 1bid.,



Plusieurs rites de naissance sont pratiqués chez les peuples verbomoteurs, celui du
placenta en est le plus important. Car il inaugure le modéle primordial de tout rite de
passage. En voici les grandes étapes :

a) La collecte et la conservation du placenta :

-Aprés I'accouchement, le placenta est soigneusement recueilli et parfois nettoyé
avant d’étre utilisé dans le rituel. -Dans certaines traditions, il est enveloppé dans un
tissu ou placé dans un récipient spécifique.

b) L’enterrement du placenta

- Dans de nombreuses cultures, le placenta est enterré dans un lieu sacré, souvent
prés de la maison familiale, sous un arbre symbolique (baobab, fromager, etc.), ou
dans un site ancestral. -L’enterrement représente I'enracinement de I'enfant dans sa
terre natale et le renforcement de son lien avec sa communauté et ses ancétres. - |l
est souvent accompagné de priéres, d’offrandes (lait, miel, biere de mil) et de
bénédictions prononcées par les anciens ou les guérisseurs.

¢) Le choix du lieu et du moment

-Le site d’enterrement du placenta est choisi avec soin car il influence le destin de
I'enfant. -Parfois, il est enterré au lever ou au coucher du soleil, moment jugé propice
pour établir un équilibre spirituel.

Ce rituel du placenta participe a la dialectique entre la vie et la mort, qui caractérise
toute I'existence humaine. La séparation que la mort est censée opérée entre 'ame
(ou I'esprit) et le corps biologique est déja présente dans le théme de « I'enfant-
placenta) qui suppose que « toute naissance est gémellaire et que nous sommes
accompagnés en naissant d’'un compagnon promis a la mort ». Chez le Maxi, le lieu
d’enterrement du placenta préfigure le lieu d’enterrement du corps biologique a la fin
de sa vie. C’est pourquoi, le corps de tout Maxi décédé a I'extérieur doit étre rapatrié
au pays Maxi, ou a défaut des parties du corps (cheveux et les oncles) sont ramenés
pour y subir le rite d’enterrement.

1. Le verbomoteur : une parole habitée par le corps et le rythme

L’aspect verbomoteur de la parole chez les Maxi dépasse la simple diction : il engage
le corps entier du locuteur. Les gestes, les mimiques et la posture sont
intrinséquement liés a la parole, renfor¢gant son expressivité et son efficacité. Ce
caractere verbomoteur se retrouve dans plusieurs aspects de la vie communautaire :

3.1. Les paroles définissant des identités du Maxi

La pédagogie de la parole mettant 'accent sur les domaines qu’elle recouvre,
'analyse des différentes catégories de paroles montre que les paroles générent des
identités en Afrique particulierement au pays Maxi. Il en existe de trois catégories :
La premiére : « la parole pour la parole » ; la deuxiéme : « les paroles lourdes, vraies
et sensées » ; la troisiéme : « les paroles importantes, secrétes et sacrées ».



3.1.1. La parole pour la parole

Cette catégorie regroupe des sous-ensembles de paroles qualifiées de « parole
insensée », « parole mauvaise » et « parole mensongere ». La premiére se définit
dans son ensemble comme un acte gratuit et étonnant de vacuité. |l s’agit d’'une
parole qui manque de réflexion et de pertinence ou qui est inadéquate dans la
situation ou elle est prononcée. Le Maxi parle de « xo gblo » (xo/parole, -gblo/vide,
vague) ou encore « Xo muu » (xo/parole, muu/non préparée, non cuite).

La « parole mauvaise » se rencontre « sous des formes courtes mais denses en
significations (les répliques), sous des formes de durée relativement longue. Dans
l'un ou l'autre des cas, le degré de I'élaboration formelle affiche la rude contribution
de I'intelligence et de I'imagination ». Le Maxi parle de « xo dida » (xo/parole,
dida/tranchante, « parole tranchante comme la lame ») ou « xo gblegble » (xo/parole,
gblegble/pourrie, « parole comparée a un animal en décomposition »).

Enfin, « la parole mensongere » dans le contexte maxi peut revétir deux aspects, un
positif et 'autre négatif. Le positif prend le qualificatif de « mensonge didactique ». La
culture maxi classe dans cette catégorie les « devins » de clairvoyance douteuse.
Certains parleraient de « charlatans ». Le Maxi parle de « awonon »
(awo/prestidigitation-non/mére, ce qui donne « mere de la prestidigitation »). Le
mensonge négatif est repoussé par la communauté.

A cette premiére catégorie de la parole, la communauté associe une sorte
d’anthropologie. Il s’agit de la catégorie de personnes dont « I'expression littéraire
orale » dominante se caractérise par I'une des trois différentes « sortes de parole »
décrites ci-dessus. Au « proférateur » de « parole insensée » sont associés les
signes d'immaturité, d’inconsistance, de manque de réflexion et de sagesse. A celui
de « mauvaise parole » sont associées des caractéristiques d’investigateur de
relations intersubjectives tendues, des oppositions et inimitiés, des rivalités, des
émulations. La société maxi n’accorde pas de responsabilité d'importance sociale a
ces catégories de personnes.

3.1.2. Paroles lourdes, vraies et sensées

Arrangées en deux groupes, « cette catégorie porte les marques de l'intelligence
dont I'esprit, I'idée, I'imagination constituent les manifestations patentes. La mémoire
joue le réle d’adjuvant de I'intelligence et de I'imagination. Elle permet
d’emmagasiner une certaine expérience de la parole pendant que l'intelligence en
collaboration avec I'esprit et 'imagination crée ».

Le premier groupe appelé « parole sensée » est celle de 'ancien, du sage ; on la
retrouve sous les formes du proverbe, de la devinette, de 'adage, des maximes et
sentences. Il s’agit de paroles riches de significations dont la compréhension exige la
présence du délivreur et du récepteur, partageant la méme communauté de fonds
culturel. Ce type de parole traduit un certain pragmatisme, des réalités issues de
I'observation et de 'empirisme quotidiens conceptualisés par une mise en forme
savante.



Le second groupe, « parole lourde, pesante ou la grande parole », selon Bogniaho,
est « ainsi appelée a cause de sa durée, de sa longueur et de la densité de sa
signification, la parole lourde énonce une veérité soit relative a I'éthique d’'une société
précise, soit universelle. Elle se plie bien facilement a une datation. Le plus souvent
localisée dans le passé, elle prend les caracteres de I'histoire, de la légende, du
mythe ».

Les porteurs de ces paroles sont les sages de la communauté. Au pays Maxi on les
appelle « menxo » (men/propre ou cuite-xo/parole, « parole propre, parole cuite », qui
signifie « la personne dont la parole est propre, cuite » (sens de cuisson : prendre le
temps de veiller sur, pour obtenir ce qui est bon) ; enfin toute personne agée est
nommeée « mexo »). Il s’agit de celui qui sait manipuler la parole et dont la vie en
refléte le degré de maitrise. Les structures sociales sont congues pour produire de
telles personnes dont la responsabilité premiere est de diriger par une vie de modéle.
Les paroles de ces sages sont une école, la langue maxi la qualifie de « paroles
assises », car elles apportent a I'individu la connaissance, I'apaisement et I'aident a
établir la concorde avec les autres.

3.1.3. Paroles importantes, sacrées et secretes

« En Afrique, la parole n’est pas pour la parole, la parole porte la vie, la bénédiction,
la malédiction et parfois la mort. Elle peut étre sacrée ou profane. » La parole «
sacrée » est importante parce que dans le contexte makxi, elle est a l'origine de tout
pouvoir, bon comme mauvais.

La parole sacrée utilisée pour « déclencher » le pouvoir positif regroupe les priéres et
les bénédictions. Au pays Maxi, les priéres et les bénédictions constituent une quéte
de bonheur a travers la consécration de I'individu ou de la communauté et de leur
protection. Elles sont souvent un mélange d’invocations, de requétes, de blames et
de panégyriques (paroles louangeuses). « Certaines de ces priéres adoptent une
forme incantatoire et magique, seule caractéristique susceptible de leur permettre de
voyager vite pour atteindre la divinité et la décider. Cela s’appelle utiliser le langage
d’'une divinité, entrer en contact. » En dehors des priéres et des bénédictions
parentales, les autres s’accompagnent de sacrifices, de libation, d’offrande de
produits et parfois d’animaux.

La parole sacrée utilisée pour « déclencher » le pouvoir négatif constitue le registre
des malédictions qui sont de deux catégories : la malédiction parentale et la
malédiction engendrée par un manquement a la famille.

La premiéere concerne la malédiction des parents contre leur progéniture. Au pays
Maxi, les parents qui peuvent user d’un tel pouvoir sont les géniteurs (pére et mére
ou ceux qui ont assuré la charge de I'enfant depuis sa naissance) et les tantes et
oncles du c6té du pére. Mais Dah Kandénu précise « que selon le “Fa” et selon les
Jeto au pays Maxi, seuls les vrais parents géniteurs ont un tel pouvoir sur leurs
progénitures et a condition qu’ils aient assumé leur responsabilité, y compris les
rituels des différentes initiations ». La malédiction fonctionne alors comme une
contre-priere du parent pour attirer le malheur sur la téte de son enfant. Mais les
géniteurs arrivent a une telle profération lorsqu’il y a une faute vraiment lourde



comme humiliation et frustration publiques, abandon des parents dans les situations
de maladies incurables ou de pauvreté liée a une invalidité du parent.

La seconde catégorie de malédiction concerne les crimes et I'adultére des femmes.
Ces deux fautes lourdes, pour faire objet de malédiction, ne doivent se passer qu’a
l'intérieur de la famille. On fait agir, dans ce cas, I'ordalie, qui est une sorte d’épreuve
judiciaire dont la finalité au pays Maxi n’est pas seulement d’établir la vérité, mais
aussi d’attirer le jugement divin ou ancestral qui en découle, et qui peut étre fatal.

Enfin, la parole la plus redoutée au pays Maxi est I'incantation. L’incantation part du
principe que chaque élément de la nature a deux noms : un populaire et un secret.
Le premier nom populaire attribué par 'homme n’a aucun pouvoir en lui-méme, il sert
au langage populaire de la communication. Le second, « incantation », secret et
génésiaque, est donné par la nature ; il réveille et met en branle nombre de vertus en
ces éléments.

Ainsi, chaque élément de la nature, matériel comme immatériel et méme ’lhomme,
répondent tous a un nom que le profane ignore. L'incantation ou « xo dida »
(xo/parole, dida/cuire, signifie « parole préparée ou parole tranchante »), ou encore «
gbe sisa » (gbe/voix, sisa/envoyé ou envouté, signifie « voix envoltante ») existe
sous deux formes. |l y a I'incantation de bienfaisance et celle de nuisance. Elles
fonctionnent comme « arme » défensive et offensive et permettent d’entrer dans le
monde spirituel ou tout acte d’envoltement demeure indétectable par le systéeme
scientifique ou médical. La parole qui est comme la clé pour entrer dans le monde
invisible tire son origine du Vodun Xebyoso. A l'initiation, I'utilisation du mot est
toujours précédée de la manducation d’'une noix sacrée appelée « atakun » ou «
maniguette ». Cette parole est intraduisible et renvoie a I'image d’un bruit rappelant
la rapidité de I'éclair, suivi d’'une extension comme la lumiére qui se répand.

La parole est porteuse a la fois de vie et de mort. Et seuls les sages des familles et
ceux qui sont intermédiaires entre le peuple, les divinités et les ancétres en sont les
possesseurs. C’est pourquoi ils sont les plus craints, car ils constituent la conscience
du peuple et sont redevables aux ancétres qui les contrélent.

Mais le langage dans le contexte d’oralité ne se résume pas uniquement a la parole,
il y a le langage non audible : le geste.

3.2. Le Maxi, ses gestes d’identification

La premiére partie de la section sera consacrée a la formation de I'identité par le
geste, et le rythme comme I'animation de l'identité dans la culture maxi.

3.2.1. Le geste forge l'identité

Dans la culture orale, la communication a déja commencé quand deux personnes se
retrouvent ensemble. La présence communique, mieux, les gestes qui suivent la
présence sont encore plus parlants. C’est la loi fondamentale de I'anthropos de
Jousse, appelé « Rythmo-Mimisme », qui révéle comment se forge l'identité par le
fait de mimer ce que I'on voit : « Ce qui frappe, en effet, quand on observe I'étre
humain spontané, c’est sa tendance a imiter, plus exactement a “mimer” toutes les



actions des étres vivants, toutes les attitudes des étres inanimés qui I'entourent.
L’anthropos, c’est le microcosme qui “réfléchit” en miroir et en écho, le macrocosme®
» Les parents ou les premiers éducateurs de I'enfant constituent le miroir dans lequel
'enfant apprend a se voir pour se reproduire et pour devenir leur écho. Le geste
devient, par ces faits, le moyen de formation et de pérennisation de l'identité, de
conservation des acquis et de I'environnement. Ainsi, les attitudes et les
comportements pendant la saison pluvieuse (par exemple, ne pas se coucher sur le
dos, mais a plat ventre, de peur d’étre foudroyé) pérennisent I'éthique du Vodun
Xebyoso de génération en génération.

Il'y a lieu de rappeler que la personnalité de I'enfant, au pays Maxi, ne se forge pas
par instruction, mais par éducation. En effet, si I'instruction « est constituée par un
ensemble de connaissances acquises soit par I'enseignement regu a I'école, soit par
des études personnelles dans des livres® », 'éducation demeure jusqu’a présent le
moyen de formation de l'identité au pays Maxi. Et « le facteur le plus déterminant et
le plus efficace demeure 'exemple dans le milieu familial. L’enfant imite
naturellement ceux au milieu desquels il vit. Il parle comme eux, adopte leurs idées
et leurs sentiments. Il essaie de reproduire leurs gestes’ ». L’enfant qui est bien
eéduqué est caractérisé au pays Maxi par deux expressions : « e tuwun afo » (e/il,
tuwun/connait, afo/ pied, ce qui donne il « connait le pied » dont le sens est « il peut
décoder les gestes du pied »), et puis « e tuwun nuku » (ef/il, tuwun/connait,
nuku/oeil, ce qui donne « il connait I'oeil » dont le sens est « il peut décoder les clins
d’oeil »). Cette connaissance du langage non verbal ne détermine pas seulement
son identité, mais elle s’étend a I'identification de I'environnement et les autres
signes du temps de la journée. Par exemple, lorsque quelqu’un frappe a votre porte
tét le matin, a 4, 5 ou 6 heures, cela voudra dire que la raison pour laquelle il vient
est trés importante et il faudra I'accueillir avec un grand sérieux. Enfin, le langage
non verbal va plus loin et concerne le rythme. Chaque peuple ayant ses rythmes, les
Maxi ne font pas exception.

3.2.2. Le geste révéle l'identité

Les sentiments sont des réalités intrinséques a la vie humaine. lls existent en nous et
s’extériorisent par généralement par 3 éléments que sont : les expressions faciales et
gestuelles, les interactions sociales et les performances artistiques.

> Les expressions faciales et gestuelles.

Chez le Maxi, un adage populaire se dit « ton visage est le miroir de tes

sentiments ». Les quatre sentiments : la peur, la colére, la triste et la joie se révélent
prioritairement chez I'humain par I'expression faciale. Le bosquet initiatique vise a
forger l'identité d’adulte par la maitrise de ces quatre sentiments.

Ainsi la gérontocratie au pays Maxi est assumée a 'échelle supérieur par ceux dont
la vie sociale témoigne d’une certaine maturité. Ne deviendra ancétre que ceux ou
celles qui ont manifesté dans la vie sociale communautaire, un modeéle reconnu

s Jousse, L’anthropologie du geste p. 27.

s Hounsounon-Tolin, Education et décolonisation culturelle de I’ Afrique, p. 48.
7 lbid., p. 49.



comme une expression de sagesse ancestrale, capable de porter les vicissitudes de
la vie, le respect des valeurs claniques et ancestrales.

> Les interactions sociales

La socialisation est congue chez les Maxi de telle maniére que 'ascension est
prédéterminée par des régles de la gestion de la communauté respectant des
principes comportementaux trés exigeants. En termes, moderne, on dira que pour
accéder a la fonction de « Dah », telle que je suis devenue, il faut étre méta-
compétents dans les réalités endogénes ethniques et incarné une référence en
matiére d’homme de paix. Les connaissances seulement intellectuelles ne suffisent
pas pour assurer de telle fonction traditionnelle.

> Les performances artistiques

Elles integrent souvent un mélange de parole scandée et de mouvements dansés,
reflétant I'interconnexion entre I'oralité et le langage corporel. C’est dans la session
du rythme qui va suivre que nous mettrons en lumiere I'identité par le rythme

3.3. Rythme anime l'identité

C’est Jousse qui résume bien le réle fondamental que joue le rythme dans la
mémoire par le soutien qu’il apporte a I'apprentissage par le corps dans I'éducation
d’'une personne : « La Mémoire, infatigablement exercée dés I'enfance, donne son
plein et merveilleux rendement en se confondant d’elle-méme aux lois
rythmiqguement mnémoniques de I'organisme humain®. » Dans ce domaine, du
berceau a la tombe, la vie au pays Maxi est jalonnée de différentes catégories de
chants, danses et rituels. Il en existe plusieurs, mais je m’attarderai dans une
premiére partie sur les deux types de rythme : le rythme immédiat et le rythme
profond, et je finirai par la perception subjective du rythme.

3.3.1. Les rythmes immédiats et profonds

Le rythme, qui peut se définir comme la perception d’'une forme dans le successif, fait
apparaitre, selon Cauvin, deux éléments caractéristiques.

Le premier, formel et objectif, par exemple tel son, est effectivement répété. Le
second élément, psychologique, fait que « I'esprit humain pergoit les éléments
successifs comme formant un tout organisé® ». C’est de ces caractéristiques que se
dégagent les deux types du rythme : immédiat et profond. « Dans le rythme
immédiat, les différents éléments sont pergcus comme un tout continu, un présent :
I'élément fort du rythme (par exemple, la répétition des mémes syllabes, le temps fort
du tambour) réapparait alors que le précédent n’est pas encore disparu du champ du
présent psychologique [...], il se manifeste surtout dans des effets audibles,
perceptibles immédiatement, et auxquels correspondent des mouvements du corps
(taper des mains, danser'?). » C’est ce rythme immédiat qui donne tout son

8 Jousse, L’anthropologie du geste p. 25.
9 Cauvin, Comprendre la parole texte, p. 19-20.
10 1bid.



dynamisme a la tradition orale et maintient une certaine vitalité dans les relations
quotidiennes.

Ce rythme immédiat, présent aussi bien dans les textes oraux que dans les chants et
les danses, structure la mémoire et facilite 'apprentissage des gestes et des danses.
Il permet de comprendre que les textes de la tradition orale ne sont pas
indépendants d’autres manifestations de la tradition, spécialement des instruments
de musique et de la danse. Ainsi le texte se coule dans le rythme. C’est le cas des
panégyriques utilisés plus souvent dans le systéme de la royauté et dans les
religions endogénes (cas du Vodun au pays Maxi), c’est également le cas des contes
entierement ou partiellement chantés.

Dans le rythme profond, « les différents éléments sont pergus comme rythme grace a
une activité plus complexe de 'esprit humain. Bien que pergcus comme formant un
tout, ces éléments ne se succédent pas dans I'immédiat, dans le champ continu du
présent psychologique. C’est la mémoire qui aide a reconnaitre les ressemblances.
Par exemple, grace au retour régulier d’'un chant dans un conte, on remarque les
étapes, les séquences du conte. Il s’agit d’'une structure plus profonde du texte qui
en manifeste I'unité' ». Le développement du rythme profond se manifeste aussi
dans la culture maxi par ce que Eno Belinga appelle le « langage frappé ou
rythmique'? » et que le langage populaire nomme « tam-tam ». Diverses variantes du
langage frappé ou tam-tam se rencontrent au pays Maxi, chacun ayant sa
philosophie et ses spécificités. Gbaguidi en évoque une quarantaine dans la région
Maxi, recouvrant tous les aspects de la vie. On peut en citer quelques-uns : tam-tam
royaux « Hungan », dont la production est codifiée, ainsi que « Akatan’to », qui
annonce le décés d’un roi, d’un prince ou d’un dignitaire ; les « Akpi », tam-tam
acrobatiques, ne se dansent que tous les cinqg ans ; le « Adanhun » est joué pour et
pendant la guerre ou pour les grandes chasses. « Tchingunme », qui est le plus
célébre des tam-tam funéraires, s’est tellement répandu qu’il est aujourd’hui joué par
la plupart des ethnies du Bénin.

La description qu’en fait Gbaguidi résume bien la fonction et le rdle du rythme
profond : « Quand le gong caractéristique de ce tam-tam résonne, méme le non initié
qui I'entend pour la premiére fois se sent transporté par la cadence captivante de la
musique, car le Tchingounmé parle a 'dme, il parle au corps. Lorsqu’il parle au
corps, le corps vibre, se ploie, se tortille et se trémousse. Il traduit les vibrations du
rythme en une danse frénétique ou paisible, qui se communique de voisin a voisin
par le dialogue gestuel plein de complicité®. » Ce rythme funéraire se joue aux
funérailles de tout adulte maxi, sauf pour une certaine catégorie de mort. Il en est de
méme pour les autres tam-tam d’annonce (Hungan ou Akatan’to). Cette éventuelle

1 bid.
12.5.-M. E. Belinga, Langage frappé ou rythmique, Issy-les-Moulineaux, France, Les classiques

africains, 1967, p. 52.

13 A. Gbaguidi, « Le Tchingumé de Savalou. Essai sur le tam-tam funéraire savalois », document PDF,
s.d., p. 3.



privation de 'accompagnement social au pays Maxi permet de comprendre que
derriére le rythme, il y a le facteur subjectif du rythme.

3.3.2. La perception subjective du rythme

La perception subjective du rythme, qu'il soit immeédiat ou profond, révéle qu’il ne
s’agit pas du rythme pour le rythme ou de la danse pour la danse. C’est plut6t
I'identité psychologique de la communauté qui s’anime par les procédés musicaux
dont les cing niveaux seront exposés succinctement.

Le premier niveau, ou rassemblement communautaire

Le rythme rassemble la communauté autour d’'un objectif dont le contenu est
déterminé par la nature du rythme. Il y a des rythmes informatifs et des rythmes
rassembleurs. En dehors des tam-tam d’annonce, les autres rythmes définissent la
nature de la communauté constituée des récepteurs et émetteurs, dépendamment
du rythme et des circonstances. A ce premier niveau, les émetteurs et les récepteurs
s’identifient et se mettent en phase. Par exemple, pour le « Cingume », les émetteurs
sont le groupe composé des instrumentistes, de la vedette, de ses acolytes, de la
foule, tandis que les récepteurs sont constitués de la famille endeuillée, des familles
alliées et des proches.

» Le deuxiéme niveau, ou stimulation d’affectivité

Le second niveau du processus du rythme est de provoquer une sorte de satisfaction
affective dans leur action communicationnelle au travers des chants et des danses.

» Le troisieme niveau, ou la production d’'un sentiment de base

Il'y a I'intention de pousser plus loin I'’émotion, au-dela de I'ordinaire, par une
excitation progressive qui s’enfle par la répétition et le redoublement du rythme ou
I'adoption d’un rythme spécifique, propre a produire soit de la joie pour les
circonstances de féte ou de distraction, soit des pleurs pour le cas des rythmes
funéraires.

» Le quatrieme niveau ou I'épistémologie

Ce n’est plus le rythme qui importe, mais I'attention suscitée par le contenu, dont la
signification donne au chanteur de tenir son auditoire suspendu a ses lévres par son
argumentaire. Le « Cingume », par exemple, adopte en cette phase un rythme «
ralenti séquencé » qui permet a tout I'auditoire de saisir la profondeur du message,
et quand il sent son attention récompensée, il réagit en gratifiant la vedette de billets
de banque qui lui sont apposés au front.

» Le cinquiéme niveau ou la production de texte oral

Et enfin le rythme culmine en son dernier niveau par I'effet de mémorisation que
Cauvin résume bien quand il dit : « Dans la perception du rythme, tout s’allie pour
provoquer un effet d’attention et faciliter la mémorisation : on se rappelle mieux ce
qui est appris sur une structure rythmée'. »

14 Ccauvin, Comprendre la parole texte, p. 24.



Ces 5 niveaux montrent que le rythme chez le peuple verbomoteur est un outil
d’écriture, il s’agit de la produire les écrits oraux consignés dans les chants (la
mémoire collective) dont le rythme est un moyen d’animation. Les textes ne se lisent
pas seulement avec des yeux et le cerveau, mais c’est que tout le corps y participe,
non pas d’'une maniére individuelle, mais aussi collectivement.

Chaque groupe ethnique a ses rythmes et chacun réagit toujours quand il entend
jouer le rythme de son ethnie. Lorsqu’un étranger aime le rythme de votre ethnie,
vous devenez son ami, c'est en cela une preuve que le rythme anime l'identité.

Conclusion

Le peuple verbomoteur n’a pas la culture de la littéralité ou tous écriraient des livres
et des pages. Cependant, il est aussi producteur de grands textes oraux a tel
enseigne que le grand sage littéraire africain Hamadou Ampaté Ba puisse s’écrier
« Un vieillard africain qui meurt est une bibliothéque qui brile ». Nous venons de
montrer par le développement de notre théme en quoi un vieillard est une
bibliothéque. Ses paroles, ses gestes et ses rythmes sont le livre vivant que sa
communaute lise tous les jours et dont il va marquer la génération pour des
décennies. Le monde, le cosmos sont comme les feuilles de page sur lesquels il
dépose toute sa connaissance que porte la culture et le systeme religieux. Sa
science reposant sur le principe de cosmothéandrique, prenant en compte
I'avertissement de « science sans conscience », integre les deux éléments Dieu et le
cosmos pour I'élaboration ses théories et expérimentations. Sa science ne produira
pas des armes de destruction massive ou nucléaire, car sa sagesse, loin de
l'individualisme compétitif, repose sur la responsabilité du bien-étre de la
communauté dont qu’il en croit la charge.

Dah Dr Cossi Augustin AHOGA



