
Colloque international et interdisciplinaire

Le Style Oral de Marcel Jousse, cent ans après

organisé par l’Association Marcel Jousse

Samedi 22 mars 2025 
de 9h à 18h, au collège des Bernardins (Paris) 

et en visioconférence

Les présentations sont disponibles à cette adresse :
https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/

https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/


Conférence le 22 mars 2025 ............................................................................................................... 2 

Thème : Parole et rythme comme critère d’identité Chez le peuple verbomoteur Maxi du 
Bénin ....................................................................................................................................................... 2 

Introduction ............................................................................................................................................ 2 

I. Les préalables à la compréhension de l’identité Maxi ............................................................ 2 

1.1. La réalité de l’humain dans la pensé du peuple verbomoteur africain ......................... 2 

1.2. L’unité conceptuelle du cosmothéandrique chez les Maxi ............................................. 4 

II. L’identité primaire Maxi ................................................................................................................ 5 

2.1. Rite et rythme, indissoluble pour l’identité au pays Maxi ................................................ 5 

 Le rythme comme fondement du rite ............................................................................. 5 

 Le rite comme mise en scène du rythme ...................................................................... 5 

 Le rythme et la transmission du sacré ........................................................................... 5 

 La complémentarité du rite et du rythme dans l’organisation sociale ....................... 5 

2.2. Placentas, « corps familial » et accueil familial ................................................................ 6 

2.2.1. La signification du placenta ......................................................................................... 6 

2.2.2. Le rite du placenta ........................................................................................................ 6 

a) La collecte et la conservation du placenta : ..................................................................... 7 

b) L’enterrement du placenta .................................................................................................. 7 

c) Le choix du lieu et du moment ........................................................................................... 7 

III. Le verbomoteur : une parole habitée par le corps et le rythme ......................................... 7 

3.1. Les paroles définissant des identités du Maxi .................................................................. 7 

3.1.1. La parole pour la parole .................................................................................................... 8 

3.1.2. Paroles lourdes, vraies et sensées ................................................................................. 8 

3.2. Le Maxi, ses gestes d’identification ................................................................................. 10 

3.2.1. Le geste forge l’identité .............................................................................................. 10 

3.2.2. Le geste révèle l’identité ............................................................................................ 11 

 Les expressions faciales et gestuelles. .................................................................. 11 

 Les interactions sociales ............................................................................................ 12 

 Les performances artistiques ................................................................................... 12 

3.3. Rythme anime l’identité .................................................................................................. 12 

3.3.1. Les rythmes immédiats et profonds ......................................................................... 12 

3.3.2. La perception subjective du rythme ......................................................................... 14 

 Le deuxième niveau, ou stimulation d’affectivité ....................................................... 14 

 Le troisième niveau, ou la production d’un sentiment de base ............................... 14 

 Le quatrième niveau ou l’épistémologie ...................................................................... 14 

 Le cinquième niveau ou la production de texte oral .................................................. 14 



Conclusion ........................................................................................................................................... 15 

 

 

 

Conférence le 22 mars 2025 

Thème : Parole et rythme comme critère d’identité Chez le peuple verbomoteur Maxi 
du Bénin 

Introduction 
La culture orale occupe une place prépondérante dans les sociétés africaines, et le 
peuple Maxi du Bénin en constitue une illustration éloquente. Chez les Maxi, la 
parole ne se limite pas à une simple transmission de messages : elle est une 
performance, un acte rythmiquement construit qui engage le locuteur tout entier. 
Cette dimension verbomotrice de la parole, du geste et du rythme, détermine le 
critère d’identité fondamental dans cette communauté. 

Dans la présente communication, nous partirons des éléments précurseurs qui 
posent le sous-bassement pour élucider comment se forge l’identité Maxi, il s’agit du 
composé que nous empruntons à Panikkar appelé le « cosmothéandrique ». Il met 
en exergue la relation de l’homme, le cosmos et Dieu. Dans une deuxième partie, 
nous montrerons comment se forge la première identité du Maxi qui part de la 
conception jusqu’à l’âge adulte. La dernière partie démontrera comment le Maxi 
accompli se révèle par la parole et le rythme. 

I. Les préalables à la compréhension de l’identité Maxi 

Un peuple, un monde et une relation dynamique qui permet de comprendre et de 
saisir la métaphysique qui galvanise l’histoire du Maxi depuis des centenaires. 
Comment le rendre à l’évidence au reste du monde, surtout à ceux qui vivent dans 
un monde globalisé et matérialisé. Nous avons trouvé dans la vision 
cosmothéandrique de Panikkar,  le développement de ce qui permettra de mieux 
saisir le descriptif du processus de l’identification d’un peuple verbomoteur : Maxi. Le 
choix de l’emprunt est guidé par l’existence d’une théorie longtemps exposée, sur 
laquelle beaucoup de réflexions ont été faites, même la vision africaine du 
philosophe béninois Mahougnon Sinsin1.  

Après avoir exposé un résumé de cette vision du monde, surtout des deux éléments 
fondamentaux de l’unité et l’harmonie entre les trois entités que sont Dieu, l’homme 
et le cosmos, nous y tirerons les pistes de compréhension de l’anthropologie du 
geste du cas spécifique du peuple verbomoteur des Maxi.  

1.1.  La réalité de l’humain dans la pensé du peuple verbomoteur africain 

                                                           
1 Mahougnon Sinsin, La vision cosmothéandrique de Panikkar : une lecture africaine 



En Afrique, l’homme ne peut se comprendre que dans son rapport à la nature et à 
Dieu. C’est que Panikkar résume bien par sa vision cosmothéandrique: 

La réalité n’est pas composée d’un bloc unique indistinct – qu’il soit divin, spirituel ou 
matériel – ni de trois blocs ou d’un monde à trois niveaux – le monde des Dieux (ou 
de la Transcendance), le monde des hommes (ou de la conscience) et le monde 
physique (ou de la Matière), comme s’il s’agissait d’un édifice à trois étages. La 
réalité est constituée de trois dimensions en relation l’une avec l’autre – la 
perochoresis trinitaire, de sorte que non seulement l’une n’existe pas sans l’autre, 
mais que toutes sont tressées, inter-dépendant2. 

Une sorte d’alliance vitale lie l’homme, le cosmos et le divin. Le présupposé 
fondamental de la vision cosmothéandrique, c’est le postulat de l’unité originelle et 
harmonique – non monolithique – de la Réalité. Panikkar part de ce présupposé pour 
suggérer à la fois une métaphysique, une éthique et une spiritualité appelée « 
ecosofia ». Il présente la vision cosmothéandrique comme une « synthèse » et non 
comme un « système ». Elle n’est pas un système, car elle reste ouverte, non 
dogmatique et non globale. Les visions globales conduisent souvent, 
inconsciemment, à la défense de positions totalitaires : une seule vérité, une seule 
religion, une seule civilisation, une science monolithique, une démocratie 
unidirectionnelle, un marché unique, etc. Par contre, l’unité harmonique implique et 
assume en soi la diversité. En dehors du fait d’être une synthèse ouverte, la vision 
cosmothéandrique se veut un « mythe ». Panikkar réhabilite ce concept, le 
revendique et l’explicite : le mythe, dit-il, est l’horizon qui ouvre à l’intelligibilité. C’est 
la « pierre angulaire » de la vérité, le fondement de notre « conviction de vérité ». 
Selon V. Corwin – que notre auteur cite –, le mythe est une dramatisation de la vérité 
dont la finalité est de montrer les « interactions dynamiques entre le divin, le monde 
et l’homme ». Le mythe a l’avantage de proposer une vérité symbolique qui 
transcende la dichotomie sujet-objet de la connaissance logocentrique. Ce 
surpassement du dualisme épistémologique classique permet d’éprouver et 
d’accepter sereinement la relativité de la pensée, sans pour autant tomber dans la 
tentation du relativisme. Ce qui compte, c’est le caractère relationnel de la vérité. Le 
mythe ou la vérité vécue comme relation permet par ailleurs de réconcilier 
l’épistémologie et l’ontologie : 

Pour résumer et le dire dans un langage simple accessible au mode de pensée du 
peuple verbomoteur, il s’agit du « holisme » que l’on retrouve dans les croyances 
africaines : L’holisme est un terme philosophique qui traduit la conception selon 
laquelle la vie est plus que la somme de ses composantes. Le monde est en 
constante interaction. Le ciel, les esprits, la terre, le monde physique, les vivants et 
les morts, tous agissent, interagissent et réagissent de concert. Chacun exerce un 
effet sur les autres et une partie ne peut ni exister ni s'expliquer sans l'autre. 
L'univers, le monde des esprits et l'homme' constituent une seule et même structure. 
Chacun a besoin d'être activé par l'autre. 

Selon ce schéma, l'homme pénètre toutes les dimensions du monde qui l'environne : 
physiques, matérielles et spirituelles, et inversement, il subit lui-même l'influence de 
                                                           
2 Raimon Panikkar2013. Vision trinitaire et cosmothéandrique : Dieu-Homme-Cosmos, Paris, Cerf, p.16. 



ce monde. Il se sent UN avec son monde et le monde lui répond de façon mystique. 
C'est pourquoi, vouloir distinguer entre ce qui est physique, matériel et spirituel serait 
non seulement inconcevable, mais également absurde. Il n'existe pas de catégorie 
de pensée pour ce genre de distinction dans les RTA. Mais ce sont les concepts pour 
désigner l’homme, la vie (sens de cosmos) et Dieu dans la langue Maxi qui mettent 
en exergue cette unité-harmonie et synthèse. 

1.2.  L’unité conceptuelle du cosmothéandrique chez les Maxi 

Il faut comprendre et parler la langue Maxi ou les langues de la même famille comme 
le Fon ou le Gun, pour bien percevoir le lien entre les trois concepts de vie, Dieu et 
l’homme. Voici les trois concepts écrits en Maxi (ou Fon) :  

Gbɛ-Gbɛtɔ́-Gbɛɖótɔ́ :  le premier, un monosyllabe, est utilisé pour désigner à la fois, 
la vie (expression de vivre, opposé à la mort), mais également pour désigner le 
cosmos, sens l’univers, le monde visible. C’est à partir de ce monosyllabe que sera 
construit le concept désignant l’homme : « Gbɛtɔ́ » (est composé de deux lexèmes : 
Gbɛ̀ = vie, monde, existence et Tɔ́ = père). 

Gbɛ̀tɔ́, c’est l’homme, en tant qu’acteur de la vie et du monde ; mais il n’est 
acteur/agent que de manière dérivée, car il n’est pas l’auteur primordial de la vie et 
de l’univers. Il est « l’être qui exerce, de façon vassale, la fonction de père de la vie 
». Il est « l’être des frontières, situé entre le Gbɛ̀ɖòtɔ́ et les nǔɖògbɛ̀ (entre Dieu, 
source de la vie et les êtres vivants) ». 

Dieu : Gbɛ̀ɖòtɔ́’’ est composé de trois lexèmes : Gbɛ̀ = vie, monde, existence ; Ɖǒ = 
créer, poser, posséder, arranger, disposer, fixer, devoir et Tɔ́ = père 

Gbɛ̀ɖòtɔ́’’ désigne donc littéralement « l’auteur ou l’acteur (tɔ́) qui a créé (ɖò) le 
monde/la vie (gbɛ̀) ». Agossou propose une définition plus détaillée : 

Gbɛ̀ɖòtɔ́ est celui qui, possédant la vie, a en même temps la capacité et le devoir de 
la transmettre. En d’autres termes, le Gbɛ̀ɖòtɔ́ est celui qui est la source de la vie et 
qui a le devoir de la transmettre. Il ne peut pas ne pas créer. Créer fait partie de sa 
nature. Gbɛ̀ɖòtɔ́ est donc le créateur non créé, celui qui individualise chacune des 
créatures en leur distribuant « corps » (Mawǔ) et surtout en les marquant de sa 
puissance (Sέ). La vie chez les Maxi s’appréhende à partir du double rapport de : - 
Gbɛ̀ et Gbɛ̀tɔ́ (Monde-Homme), d’une part, et le rapport entre Gbɛ̀tɔ́ et Gbɛ̀ɖòtɔ́ 
(Homme-Créateur), d’autre part.  De ces deux, émerge un troisième qui est le 
rapport, disons « relations interpersonnelles » où se fait le contact de trois grandes 
constantes de l’existence : l’homme, le monde et le Principe qui fonde l’homme et le 
monde. 

Le radical Le premier suffixe Le deuxième suffixe Les différents sens 

Gbɛ̀ (Vie) 
  - Vie, opposé 

- Cosmos 

Gbɛ̀ (Vie) Tɔ́ (Père)  
Père, gestionnaire 
De la vie 

Gbɛ̀ (Vie) Ɖǒ (Possesseur) Tɔ́ (Père) Père, créateur-possesseur 



Et transmetteur de la vie 

Vie Père possesseur Père transmetteur Cosmothéandrique 

 

Le tableau montre que la vie est au cœur des deux entités et constitue la troisième 
entité qui lie les deux autres dans une synthèse dynamique. L’homme au pays Maxi 
nait, grandit et meurt dans cette synthèse dynamique des trois entités. 

II. L’identité primaire Maxi 

La vie (Gbɛ̀) est encadrée au pays Maxi par deux rites : le rite d’entrer dans le monde 
et le rite de sortir de ce monde. Il faut comprendre par l’identité primaire, la période 
de la naissance à la puberté, qui est déterminée par deux rites : le rite de la gestion 
du placenta et le bosquet initiatique. Ce sont ces deux rites qui conférent à l’enfant 
son identité primaire.  Dans la culture Maxi, le rite ne saurait exister sans le rythme, 
ainsi, rite et rythme sont des facteurs d’identité. Après avoir exposé le lien 
indissociable entre le rite et le rythme, nous allons montrer comment le rituel du 
placenta et le bosquet initiatique confère l’enfant avant sa vie d’adulte. 

2.1.  Rite et rythme, indissociable pour l’identité au pays Maxi 

Dans la culture Maxi, les liens entre rite et rythme sont profonds et intrinsèquement 
liés à la spiritualité, à la socialisation et à l’expression artistique. Voici quelques 
points clés qui expliquent cette connexion : 

 Le rythme comme fondement du rite 

Dans de nombreuses traditions africaines, le rythme est un élément essentiel des 
rituels religieux, sociaux et initiatiques. Les percussions (djembé, balafon, talking 
drum, etc.) accompagnent les cérémonies pour marquer les différentes étapes du 
rite. Les rythmes dictent le déroulement des rituels, signalant les moments de 
transition, d’invocation, ou de transe. 

 Le rite comme mise en scène du rythme 

Les rites africains intègrent souvent des danses rythmées, symbolisant les cycles de 
la vie, de la nature et du cosmos. Le rythme structure le temps du rituel, créant une 
dynamique collective qui renforce l’unité du groupe. La répétition rythmique dans les 
rites vise à induire des états modifiés de conscience, notamment lors de cérémonies 
de possession ou de communication avec les ancêtres. 

 Le rythme et la transmission du sacré 

Les rythmes spécifiques permettent de distinguer les différentes cérémonies 
(funérailles, mariages, initiations…). Dans les sociétés initiatiques (comme les 
sociétés secrètes du Mali ou du Bénin), des rythmes codifiés sont transmis de 
génération en génération et ne peuvent être joués que par des initiés. Le tambour est 
souvent considéré comme un intermédiaire entre le monde des vivants et celui des 
esprits. 

 La complémentarité du rite et du rythme dans l’organisation sociale 



Le rythme renforce la cohésion du groupe pendant les rites communautaires. Il 
synchronise les mouvements, facilitant la participation collective aux cérémonies. Il 
exprime des émotions et des valeurs culturelles qui sont souvent difficiles à 
verbaliser. 

En somme, le rite et le rythme sont indissociables dans la culture Maxi : le rythme 
donne vie au rite, tandis que le rite donne un cadre et un sens au rythme. Ils sont les 
piliers d’une tradition où la musique, la danse et la spiritualité se rejoignent pour 
exprimer l’identité et la mémoire collective. C’est pour cela que la naissance d’un 
enfant est accueillie par le premier rite, le rite du placenta. 

2.2.  Placentas, « corps familial » et accueil familial 

Le Maxinu qui a grandi au pays Maxi avant de s’expatrier porte en lui son « identité » 
maxi, quels que soient les lieux et les circonstances de vie qu’il traverse. À cause du 
processus de socialisation et de son contenu, il acquiert une double identité, à la fois 
communautaire et individuelle, qui le renvoie à la source qui est son village, par la 
mémoire collective dont le premier élément de souvenir est le rituel du placenta. 

Le rite du placenta est un rituel symbolique et spirituel pratiqué dans plusieurs 
cultures africaines, en particulier chez les Maxi. Il marque la naissance d'un enfant et 
établit son lien avec la terre, les ancêtres et la communauté. 

Examinons succinctement sa signification avant de passer à sa gestion.  

2.2.1. La signification du placenta 

Le placenta est considéré comme un double spirituel du nouveau-né, un jumeau 
mystique qui l'accompagne dès la naissance. Il est vu comme un lien entre l'enfant, 
la lignée ancestrale et la terre-mère. Son traitement rituel vise à assurer la protection, 
la prospérité et le destin de l'enfant. Comme le dit Barry « en examinant de près les 
représentations liées au placenta, on s’aperçoit que celui-ci constitue le point 
d’ancrage de l’identité3 ».  Chez le peuple verbomoteur, le système psychique, n’est 
pas le cerveau, c’est aussi et surtout le corps biologique que le corps social 
(l’enveloppe groupale, la mémoire inscrite dans …les pierres […] Le sujet est 
toujours une singularité alternée par une histoire, une généalogie. Il est hanté par un 
corps social réel, imaginaire et symbolique, qui lui assigne une place marquant son 
identité, identité où se joue en permanence la dualité du singulier et du collectif4 ». La 
gestion du placenta va montrer l’importance du corps social chez le peuple 
verbomoteur, en particulier chez les Maxi, pour qui le lieu du placenta se conçoit 
comme le lieu du corps biologique après le parcourt terrestre.  

2.2.2. Le rite du placenta 

Il ne s’agit pas d’exposer en détail, le rite du placenta, mais de décrire brièvement les 
différentes étapes pour mettrenen exergue les données identitaires du placenta chez 
le Maxi. 

                                                           
3 Aboubacar Barry, Le corps, la mort et l’esprit du lignage. L’ancêtre et le sorcier en clinique africaine, Paris, 
France, L’Harmattan, 2001, p. 29. 
4 Ibid., 



Plusieurs rites de naissance sont pratiqués chez les peuples verbomoteurs, celui du 
placenta en est le plus important. Car il inaugure le modèle primordial de tout rite de 
passage. En voici les grandes étapes : 

a) La collecte et la conservation du placenta : 
 -Après l’accouchement, le placenta est soigneusement recueilli et parfois nettoyé 
avant d’être utilisé dans le rituel. -Dans certaines traditions, il est enveloppé dans un 
tissu ou placé dans un récipient spécifique. 

b) L’enterrement du placenta 
- Dans de nombreuses cultures, le placenta est enterré dans un lieu sacré, souvent 
près de la maison familiale, sous un arbre symbolique (baobab, fromager, etc.), ou 
dans un site ancestral. -L’enterrement représente l’enracinement de l’enfant dans sa 
terre natale et le renforcement de son lien avec sa communauté et ses ancêtres. - Il 
est souvent accompagné de prières, d’offrandes (lait, miel, bière de mil) et de 
bénédictions prononcées par les anciens ou les guérisseurs. 

c) Le choix du lieu et du moment 
-Le site d’enterrement du placenta est choisi avec soin car il influence le destin de 
l’enfant. -Parfois, il est enterré au lever ou au coucher du soleil, moment jugé propice 
pour établir un équilibre spirituel. 

Ce rituel du placenta participe à la dialectique entre la vie et la mort, qui caractérise 
toute l’existence humaine. La séparation que la mort est censée opérée entre l’âme 
(ou l’esprit) et le corps biologique est déjà présente dans le thème de « l’enfant-
placenta) qui suppose que « toute naissance est gémellaire et que nous sommes 
accompagnés en naissant d’un compagnon promis à la mort ». Chez le Maxi, le lieu 
d’enterrement du placenta préfigure le lieu d’enterrement du corps biologique à la fin 
de sa vie. C’est pourquoi, le corps de tout Maxi décédé à l’extérieur doit être rapatrié 
au pays Maxi, ou à défaut des parties du corps (cheveux et les oncles) sont ramenés 
pour y subir le rite d’enterrement.  

  

III. Le verbomoteur : une parole habitée par le corps et le rythme 

L’aspect verbomoteur de la parole chez les Maxi dépasse la simple diction : il engage 
le corps entier du locuteur. Les gestes, les mimiques et la posture sont 
intrinsèquement liés à la parole, renforçant son expressivité et son efficacité. Ce 
caractère verbomoteur se retrouve dans plusieurs aspects de la vie communautaire : 

3.1.  Les paroles définissant des identités du Maxi 

La pédagogie de la parole mettant l’accent sur les domaines qu’elle recouvre, 
l’analyse des différentes catégories de paroles montre que les paroles génèrent des 
identités en Afrique particulièrement au pays Maxi. Il en existe de trois catégories : 
La première : « la parole pour la parole » ; la deuxième : « les paroles lourdes, vraies 
et sensées » ; la troisième : « les paroles importantes, secrètes et sacrées ». 



3.1.1. La parole pour la parole 

Cette catégorie regroupe des sous-ensembles de paroles qualifiées de « parole 
insensée », « parole mauvaise » et « parole mensongère ». La première se définit 
dans son ensemble comme un acte gratuit et étonnant de vacuité. Il s’agit d’une 
parole qui manque de réflexion et de pertinence ou qui est inadéquate dans la 
situation où elle est prononcée. Le Maxi parle de « xo gblo » (xo/parole, -gblo/vide, 
vague) ou encore « xo muu » (xo/parole, muu/non préparée, non cuite).  

La « parole mauvaise » se rencontre « sous des formes courtes mais denses en 
significations (les répliques), sous des formes de durée relativement longue. Dans 
l’un ou l’autre des cas, le degré de l’élaboration formelle affiche la rude contribution 
de l’intelligence et de l’imagination ». Le Maxi parle de « xo ɖiɖa » (xo/parole, 
ɖiɖa/tranchante, « parole tranchante comme la lame ») ou « xo gblegble » (xo/parole, 
gblegble/pourrie, « parole comparée à un animal en décomposition »).  

Enfin, « la parole mensongère » dans le contexte maxi peut revêtir deux aspects, un 
positif et l’autre négatif. Le positif prend le qualificatif de « mensonge didactique ». La 
culture maxi classe dans cette catégorie les « devins » de clairvoyance douteuse. 
Certains parleraient de « charlatans ». Le Maxi parle de « awonon » 
(awo/prestidigitation-non/mère, ce qui donne « mère de la prestidigitation »). Le 
mensonge négatif est repoussé par la communauté.  

À cette première catégorie de la parole, la communauté associe une sorte 
d’anthropologie. Il s’agit de la catégorie de personnes dont « l’expression littéraire 
orale » dominante se caractérise par l’une des trois différentes « sortes de parole » 
décrites ci-dessus. Au « proférateur » de « parole insensée » sont associés les 
signes d’immaturité, d’inconsistance, de manque de réflexion et de sagesse. À celui 
de « mauvaise parole » sont associées des caractéristiques d’investigateur de 
relations intersubjectives tendues, des oppositions et inimitiés, des rivalités, des 
émulations. La société maxi n’accorde pas de responsabilité d’importance sociale à 
ces catégories de personnes. 

3.1.2. Paroles lourdes, vraies et sensées 

Arrangées en deux groupes, « cette catégorie porte les marques de l’intelligence 
dont l’esprit, l’idée, l’imagination constituent les manifestations patentes. La mémoire 
joue le rôle d’adjuvant de l’intelligence et de l’imagination. Elle permet 
d’emmagasiner une certaine expérience de la parole pendant que l’intelligence en 
collaboration avec l’esprit et l’imagination crée ». 

Le premier groupe appelé « parole sensée » est celle de l’ancien, du sage ; on la 
retrouve sous les formes du proverbe, de la devinette, de l’adage, des maximes et 
sentences. Il s’agit de paroles riches de significations dont la compréhension exige la 
présence du délivreur et du récepteur, partageant la même communauté de fonds 
culturel. Ce type de parole traduit un certain pragmatisme, des réalités issues de 
l’observation et de l’empirisme quotidiens conceptualisés par une mise en forme 
savante. 



Le second groupe, « parole lourde, pesante ou la grande parole », selon Bogniaho, 
est « ainsi appelée à cause de sa durée, de sa longueur et de la densité de sa 
signification, la parole lourde énonce une vérité soit relative à l’éthique d’une société 
précise, soit universelle. Elle se plie bien facilement à une datation. Le plus souvent 
localisée dans le passé, elle prend les caractères de l’histoire, de la légende, du 
mythe ». 

Les porteurs de ces paroles sont les sages de la communauté. Au pays Maxi on les 
appelle « mɛnxo » (mɛn/propre ou cuite-xo/parole, « parole propre, parole cuite », qui 
signifie « la personne dont la parole est propre, cuite » (sens de cuisson : prendre le 
temps de veiller sur, pour obtenir ce qui est bon) ; enfin toute personne âgée est 
nommée « mɛxo »). Il s’agit de celui qui sait manipuler la parole et dont la vie en 
reflète le degré de maîtrise. Les structures sociales sont conçues pour produire de 
telles personnes dont la responsabilité première est de diriger par une vie de modèle. 
Les paroles de ces sages sont une école, la langue maxi la qualifie de « paroles 
assises », car elles apportent à l’individu la connaissance, l’apaisement et l’aident à 
établir la concorde avec les autres. 

3.1.3. Paroles importantes, sacrées et secrètes 

« En Afrique, la parole n’est pas pour la parole, la parole porte la vie, la bénédiction, 
la malédiction et parfois la mort. Elle peut être sacrée ou profane. » La parole « 
sacrée » est importante parce que dans le contexte maxi, elle est à l’origine de tout 
pouvoir, bon comme mauvais. 

La parole sacrée utilisée pour « déclencher » le pouvoir positif regroupe les prières et 
les bénédictions. Au pays Maxi, les prières et les bénédictions constituent une quête 
de bonheur à travers la consécration de l’individu ou de la communauté et de leur 
protection. Elles sont souvent un mélange d’invocations, de requêtes, de blâmes et 
de panégyriques (paroles louangeuses). « Certaines de ces prières adoptent une 
forme incantatoire et magique, seule caractéristique susceptible de leur permettre de 
voyager vite pour atteindre la divinité et la décider. Cela s’appelle utiliser le langage 
d’une divinité, entrer en contact. » En dehors des prières et des bénédictions 
parentales, les autres s’accompagnent de sacrifices, de libation, d’offrande de 
produits et parfois d’animaux. 

La parole sacrée utilisée pour « déclencher » le pouvoir négatif constitue le registre 
des malédictions qui sont de deux catégories : la malédiction parentale et la 
malédiction engendrée par un manquement à la famille.  

La première concerne la malédiction des parents contre leur progéniture. Au pays 
Maxi, les parents qui peuvent user d’un tel pouvoir sont les géniteurs (père et mère 
ou ceux qui ont assuré la charge de l’enfant depuis sa naissance) et les tantes et 
oncles du côté du père. Mais Dah Kandénu précise « que selon le “Fa” et selon les 
Jɛtɔ au pays Maxi, seuls les vrais parents géniteurs ont un tel pouvoir sur leurs 
progénitures et à condition qu’ils aient assumé leur responsabilité, y compris les 
rituels des différentes initiations ». La malédiction fonctionne alors comme une 
contre-prière du parent pour attirer le malheur sur la tête de son enfant. Mais les 
géniteurs arrivent à une telle profération lorsqu’il y a une faute vraiment lourde 



comme humiliation et frustration publiques, abandon des parents dans les situations 
de maladies incurables ou de pauvreté liée à une invalidité du parent. 

La seconde catégorie de malédiction concerne les crimes et l’adultère des femmes. 
Ces deux fautes lourdes, pour faire objet de malédiction, ne doivent se passer qu’à 
l’intérieur de la famille. On fait agir, dans ce cas, l’ordalie, qui est une sorte d’épreuve 
judiciaire dont la finalité au pays Maxi n’est pas seulement d’établir la vérité, mais 
aussi d’attirer le jugement divin ou ancestral qui en découle, et qui peut être fatal. 

Enfin, la parole la plus redoutée au pays Maxi est l’incantation. L’incantation part du 
principe que chaque élément de la nature a deux noms : un populaire et un secret. 
Le premier nom populaire attribué par l’homme n’a aucun pouvoir en lui-même, il sert 
au langage populaire de la communication. Le second, « incantation », secret et 
génésiaque, est donné par la nature ; il réveille et met en branle nombre de vertus en 
ces éléments. 

Ainsi, chaque élément de la nature, matériel comme immatériel et même l’homme, 
répondent tous à un nom que le profane ignore. L’incantation ou « xo ɖiɖa » 
(xo/parole, ɖiɖa/cuire, signifie « parole préparée ou parole tranchante »), ou encore « 
gbe sisa » (gbe/voix, sisa/envoyé ou envôuté, signifie « voix envoûtante ») existe 
sous deux formes. Il y a l’incantation de bienfaisance et celle de nuisance. Elles 
fonctionnent comme « arme » défensive et offensive et permettent d’entrer dans le 
monde spirituel où tout acte d’envoûtement demeure indétectable par le système 
scientifique ou médical. La parole qui est comme la clé pour entrer dans le monde 
invisible tire son origine du Vodun Xɛbyoso. À l’initiation, l’utilisation du mot est 
toujours précédée de la manducation d’une noix sacrée appelée « atakun » ou « 
maniguette ». Cette parole est intraduisible et renvoie à l’image d’un bruit rappelant 
la rapidité de l’éclair, suivi d’une extension comme la lumière qui se répand. 

La parole est porteuse à la fois de vie et de mort. Et seuls les sages des familles et 
ceux qui sont intermédiaires entre le peuple, les divinités et les ancêtres en sont les 
possesseurs. C’est pourquoi ils sont les plus craints, car ils constituent la conscience 
du peuple et sont redevables aux ancêtres qui les contrôlent. 

Mais le langage dans le contexte d’oralité ne se résume pas uniquement à la parole, 
il y a le langage non audible : le geste. 

3.2.  Le Maxi, ses gestes d’identification  

La première partie de la section sera consacrée à la formation de l’identité par le 
geste, et le rythme comme l’animation de l’identité dans la culture maxi. 

3.2.1. Le geste forge l’identité 

Dans la culture orale, la communication a déjà commencé quand deux personnes se 
retrouvent ensemble. La présence communique, mieux, les gestes qui suivent la 
présence sont encore plus parlants. C’est la loi fondamentale de l’anthropos de 
Jousse, appelé « Rythmo-Mimisme », qui révèle comment se forge l’identité par le 
fait de mimer ce que l’on voit : « Ce qui frappe, en effet, quand on observe l’être 
humain spontané, c’est sa tendance à imiter, plus exactement à “mimer” toutes les 



actions des êtres vivants, toutes les attitudes des êtres inanimés qui l’entourent. 
L’anthropos, c’est le microcosme qui “réfléchit” en miroir et en écho, le macrocosme5 
» Les parents ou les premiers éducateurs de l’enfant constituent le miroir dans lequel 
l’enfant apprend à se voir pour se reproduire et pour devenir leur écho. Le geste 
devient, par ces faits, le moyen de formation et de pérennisation de l’identité, de 
conservation des acquis et de l’environnement. Ainsi, les attitudes et les 
comportements pendant la saison pluvieuse (par exemple, ne pas se coucher sur le 
dos, mais à plat ventre, de peur d’être foudroyé) pérennisent l’éthique du Vodun 
Xɛbyoso de génération en génération. 

Il y a lieu de rappeler que la personnalité de l’enfant, au pays Maxi, ne se forge pas 
par instruction, mais par éducation. En effet, si l’instruction « est constituée par un 
ensemble de connaissances acquises soit par l’enseignement reçu à l’école, soit par 
des études personnelles dans des livres6 », l’éducation demeure jusqu’à présent le 
moyen de formation de l’identité au pays Maxi. Et « le facteur le plus déterminant et 
le plus efficace demeure l’exemple dans le milieu familial. L’enfant imite 
naturellement ceux au milieu desquels il vit. Il parle comme eux, adopte leurs idées 
et leurs sentiments. Il essaie de reproduire leurs gestes7 ». L’enfant qui est bien 
éduqué est caractérisé au pays Maxi par deux expressions : « e tuwun afɔ » (e/il, 
tuwun/connaît, afɔ/ pied, ce qui donne il « connaît le pied » dont le sens est « il peut 
décoder les gestes du pied »), et puis « e tuwun nuku » (e/il, tuwun/connaît, 
nuku/oeil, ce qui donne « il connaît l’oeil » dont le sens est « il peut décoder les clins 
d’oeil »). Cette connaissance du langage non verbal ne détermine pas seulement 
son identité, mais elle s’étend à l’identification de l’environnement et les autres 
signes du temps de la journée. Par exemple, lorsque quelqu’un frappe à votre porte 
tôt le matin, à 4, 5 ou 6 heures, cela voudra dire que la raison pour laquelle il vient 
est très importante et il faudra l’accueillir avec un grand sérieux. Enfin, le langage 
non verbal va plus loin et concerne le rythme. Chaque peuple ayant ses rythmes, les 
Maxi ne font pas exception. 

3.2.2. Le geste révèle l’identité 

Les sentiments sont des réalités intrinsèques à la vie humaine. Ils existent en nous et 
s’extériorisent par généralement par 3 éléments que sont : les expressions faciales et 
gestuelles, les interactions sociales et les performances artistiques. 

 Les expressions faciales et gestuelles.  

Chez le Maxi, un adage populaire se dit « ton visage est le miroir de tes 
sentiments ». Les quatre sentiments : la peur, la colère, la triste et la joie se révèlent 
prioritairement chez l’humain par l’expression faciale. Le bosquet initiatique vise à 
forger l’identité d’adulte par la maitrise de ces quatre sentiments.  

Ainsi la gérontocratie au pays Maxi est assumée à l’échelle supérieur par ceux dont 
la vie sociale témoigne d’une certaine maturité. Ne deviendra ancêtre que ceux ou 
celles qui ont manifesté dans la vie sociale communautaire, un modèle reconnu 

                                                           
5 Jousse, L’anthropologie du geste p. 27. 
6 Hounsounon-Tolin, Éducation et décolonisation culturelle de l’Afrique, p. 48. 
7 Ibid., p. 49. 



comme une expression de sagesse ancestrale, capable de porter les vicissitudes de 
la vie, le respect des valeurs claniques et ancestrales.  

 Les interactions sociales  

La socialisation est conçue chez les Maxi de telle manière que l’ascension est 
prédéterminée par des règles de la gestion de la communauté respectant des 
principes comportementaux très exigeants. En termes, moderne, on dira que pour 
accéder à la fonction de « Dah », telle que je suis devenue, il faut être méta-
compétents dans les réalités endogènes ethniques et incarné une référence en 
matière d’homme de paix. Les connaissances seulement intellectuelles ne suffisent 
pas pour assurer de telle fonction traditionnelle.  

 Les performances artistiques  

Elles intègrent souvent un mélange de parole scandée et de mouvements dansés, 
reflétant l’interconnexion entre l’oralité et le langage corporel. C’est dans la session 
du rythme qui va suivre que nous mettrons en lumière l’identité par le rythme 

3.3. Rythme anime l’identité  

C’est Jousse qui résume bien le rôle fondamental que joue le rythme dans la 
mémoire par le soutien qu’il apporte à l’apprentissage par le corps dans l’éducation 
d’une personne : « La Mémoire, infatigablement exercée dès l’enfance, donne son 
plein et merveilleux rendement en se confondant d’elle-même aux lois 
rythmiquement mnémoniques de l’organisme humain8. » Dans ce domaine, du 
berceau à la tombe, la vie au pays Maxi est jalonnée de différentes catégories de 
chants, danses et rituels. Il en existe plusieurs, mais je m’attarderai dans une 
première partie sur les deux types de rythme : le rythme immédiat et le rythme 
profond, et je finirai par la perception subjective du rythme. 

3.3.1. Les rythmes immédiats et profonds 

Le rythme, qui peut se définir comme la perception d’une forme dans le successif, fait 
apparaître, selon Cauvin, deux éléments caractéristiques. 

Le premier, formel et objectif, par exemple tel son, est effectivement répété. Le 
second élément, psychologique, fait que « l’esprit humain perçoit les éléments 
successifs comme formant un tout organisé9 ». C’est de ces caractéristiques que se 
dégagent les deux types du rythme : immédiat et profond. « Dans le rythme 
immédiat, les différents éléments sont perçus comme un tout continu, un présent : 
l’élément fort du rythme (par exemple, la répétition des mêmes syllabes, le temps fort 
du tambour) réapparaît alors que le précédent n’est pas encore disparu du champ du 
présent psychologique […], il se manifeste surtout dans des effets audibles, 
perceptibles immédiatement, et auxquels correspondent des mouvements du corps 
(taper des mains, danser10). » C’est ce rythme immédiat qui donne tout son 

                                                           
8 Jousse, L’anthropologie du geste p. 25. 
9 Cauvin, Comprendre la parole texte, p. 19-20. 
10 Ibid. 



dynamisme à la tradition orale et maintient une certaine vitalité dans les relations 
quotidiennes. 

Ce rythme immédiat, présent aussi bien dans les textes oraux que dans les chants et 
les danses, structure la mémoire et facilite l’apprentissage des gestes et des danses. 
Il permet de comprendre que les textes de la tradition orale ne sont pas 
indépendants d’autres manifestations de la tradition, spécialement des instruments 
de musique et de la danse. Ainsi le texte se coule dans le rythme. C’est le cas des 
panégyriques  utilisés plus souvent dans le système de la royauté et dans les 
religions endogènes (cas du Vodun au pays Maxi), c’est également le cas des contes 
entièrement ou partiellement chantés. 

Dans le rythme profond, « les différents éléments sont perçus comme rythme grâce à 
une activité plus complexe de l’esprit humain. Bien que perçus comme formant un 
tout, ces éléments ne se succèdent pas dans l’immédiat, dans le champ continu du 
présent psychologique. C’est la mémoire qui aide à reconnaître les ressemblances. 
Par exemple, grâce au retour régulier d’un chant dans un conte, on remarque les 
étapes, les séquences du conte. Il s’agit d’une structure plus profonde du texte qui 
en manifeste l’unité11 ». Le développement du rythme profond se manifeste aussi 
dans la culture maxi par ce que Eno Belinga appelle le « langage frappé ou 
rythmique12 » et que le langage populaire nomme « tam-tam ». Diverses variantes du 
langage frappé ou tam-tam se rencontrent au pays Maxi, chacun ayant sa 
philosophie et ses spécificités. Gbaguidi en évoque une quarantaine dans la région 
Maxi, recouvrant tous les aspects de la vie. On peut en citer quelques-uns : tam-tam 
royaux « Hungan », dont la production est codifiée, ainsi que « Akatan’to », qui 
annonce le décès d’un roi, d’un prince ou d’un dignitaire ; les « Akpi », tam-tam 
acrobatiques, ne se dansent que tous les cinq ans ; le « Adanhun » est joué pour et 
pendant la guerre ou pour les grandes chasses. « Tchingunmɛ », qui est le plus 
célèbre des tam-tam funéraires, s’est tellement répandu qu’il est aujourd’hui joué par 
la plupart des ethnies du Bénin. 

La description qu’en fait Gbaguidi résume bien la fonction et le rôle du rythme 
profond : « Quand le gong caractéristique de ce tam-tam résonne, même le non initié 
qui l’entend pour la première fois se sent transporté par la cadence captivante de la 
musique, car le Tchingounmè parle à l’âme, il parle au corps. Lorsqu’il parle au 
corps, le corps vibre, se ploie, se tortille et se trémousse. Il traduit les vibrations du 
rythme en une danse frénétique ou paisible, qui se communique de voisin à voisin 
par le dialogue gestuel plein de complicité13. » Ce rythme funéraire se joue aux 
funérailles de tout adulte maxi, sauf pour une certaine catégorie de mort. Il en est de 
même pour les autres tam-tam d’annonce (Hungan ou Akatan’to). Cette éventuelle 

                                                           
11 Ibid. 
12 S.-M. E. Belinga, Langage frappé ou rythmique, Issy-les-Moulineaux, France, Les classiques 
africains, 1967, p. 52. 

13 A. Gbaguidi, « Le Tchingumè de Savalou. Essai sur le tam-tam funéraire savalois », document PDF, 
s.d., p. 3. 

 



privation de l’accompagnement social au pays Maxi permet de comprendre que 
derrière le rythme, il y a le facteur subjectif du rythme. 

3.3.2. La perception subjective du rythme 

La perception subjective du rythme, qu’il soit immédiat ou profond, révèle qu’il ne 
s’agit pas du rythme pour le rythme ou de la danse pour la danse. C’est plutôt 
l’identité psychologique de la communauté qui s’anime par les procédés musicaux 
dont les cinq niveaux seront exposés succinctement. 

Le premier niveau, ou rassemblement communautaire 

Le rythme rassemble la communauté autour d’un objectif dont le contenu est 
déterminé par la nature du rythme. Il y a des rythmes informatifs et des rythmes 
rassembleurs. En dehors des tam-tam d’annonce, les autres rythmes définissent la 
nature de la communauté constituée des récepteurs et émetteurs, dépendamment 
du rythme et des circonstances. À ce premier niveau, les émetteurs et les récepteurs 
s’identifient et se mettent en phase. Par exemple, pour le « Cingumɛ », les émetteurs 
sont le groupe composé des instrumentistes, de la vedette, de ses acolytes, de la 
foule, tandis que les récepteurs sont constitués de la famille endeuillée, des familles 
alliées et des proches.  

 Le deuxième niveau, ou stimulation d’affectivité 

Le second niveau du processus du rythme est de provoquer une sorte de satisfaction 
affective dans leur action communicationnelle au travers des chants et des danses.  

 Le troisième niveau, ou la production d’un sentiment de base 

Il y a l’intention de pousser plus loin l’émotion, au-delà de l’ordinaire, par une 
excitation progressive qui s’enfle par la répétition et le redoublement du rythme ou 
l’adoption d’un rythme spécifique, propre à produire soit de la joie pour les 
circonstances de fête ou de distraction, soit des pleurs pour le cas des rythmes 
funéraires.  

 Le quatrième niveau ou l’épistémologie  

Ce n’est plus le rythme qui importe, mais l’attention suscitée par le contenu, dont la 
signification donne au chanteur de tenir son auditoire suspendu à ses lèvres par son 
argumentaire. Le « Cingumɛ », par exemple, adopte en cette phase un rythme « 
ralenti séquencé » qui permet à tout l’auditoire de saisir la profondeur du message, 
et quand il sent son attention récompensée, il réagit en gratifiant la vedette de billets 
de banque qui lui sont apposés au front.  

 Le cinquième niveau ou la production de texte oral 

Et enfin le rythme culmine en son dernier niveau par l’effet de mémorisation que 
Cauvin résume bien quand il dit : « Dans la perception du rythme, tout s’allie pour 
provoquer un effet d’attention et faciliter la mémorisation : on se rappelle mieux ce 
qui est appris sur une structure rythmée14. » 

                                                           
14 Cauvin, Comprendre la parole texte, p. 24. 



Ces 5 niveaux montrent que le rythme chez le peuple verbomoteur est un outil 
d’écriture, il s’agit de la  produire les écrits oraux consignés dans les chants (la 
mémoire collective) dont le rythme est un moyen d’animation. Les textes ne se lisent 
pas seulement avec des yeux et le cerveau, mais c’est que tout le corps y participe, 
non pas d’une manière individuelle, mais aussi collectivement. 

Chaque groupe ethnique a ses rythmes et chacun réagit toujours quand il entend 
jouer le rythme de son ethnie. Lorsqu’un étranger aime le rythme de votre ethnie, 
vous devenez son ami, c’est en cela une preuve que le rythme anime l’identité. 

 

Conclusion 
Le peuple verbomoteur n’a pas la culture de la littéralité où tous écriraient des livres 
et des pages. Cependant, il est aussi producteur de grands textes oraux à tel 
enseigne que le grand sage littéraire africain Hamadou Ampâté Bâ puisse s’écrier 
« Un vieillard africain qui meurt est une bibliothèque qui brûle ». Nous venons de 
montrer par le développement de notre thème en quoi un vieillard est une 
bibliothèque. Ses paroles, ses gestes et ses rythmes sont le livre vivant que sa 
communauté lise tous les jours et dont il va marquer la génération pour des 
décennies. Le monde, le cosmos sont comme les feuilles de page sur lesquels il 
dépose toute sa connaissance que porte la culture et le système religieux. Sa 
science reposant sur le principe de cosmothéandrique, prenant en compte  
l’avertissement de « science sans conscience », intègre les deux éléments Dieu et le 
cosmos pour l’élaboration ses théories et expérimentations. Sa science ne produira 
pas des armes de destruction massive ou nucléaire, car sa sagesse, loin de 
l’individualisme compétitif, repose sur la responsabilité du bien-être de la 
communauté dont qu’il en croit la charge.  

Dah Dr Cossi Augustin AHOGA 


