Colloque international et interdisciplinaire

Le Style Oral de Marcel Jousse, cent ans apres

organisé par l'Association Marcel Jousse

Samedi 22 mars 2025
de gh a 18h, au collége des Bernardins (Paris)
et en visioconférence

Les présentations sont disponibles a cette adresse :
https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/



https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/

De Marcel Jousse aux Touaregs en passant par Homere :
écriture dans un monde d’oralité.

Dominique Casajus

Mon commerce avec Marcel Jousse a été pour I’essentiel indirect, entretenu par
I’intermédiaire d’'un homme qui a profondément renouvelé les études homériques au
début du xx° siécle, Milman Parry. En 1928, Parry se penchait dans sa thése' sur ces
épithetes indéfiniment répétées qui, depuis au moins les scholiastes alexandrins, n’ont
cessé d’intriguer les commentateurs. Il y parvenait a un résultat que je me suis souvent
amusé a présenter a mes étudiants comme « le théoreme de Parry » : les épithétes
homériques forment un systeme maximal et minimal. Maximal puisqu’il permet aux
héros d’apparatitre dans a peu pres tous les contextes métriques ; minimal parce que, les
épithetes superflues étant tres rares, il suffit de retirer a un héros une seule de ses
épithetes attitrées pour lui interdire d’apparaitre dans certaines conditions métriques.
Un tel systéme, estimait-il, est trop complexe et trop parfaitement agencé pour avoir été
forgé par un auteur unique. On devait donc y voir le produit d’un lent processus au
cours duquel chaque génération d’aédes modifiait sans s’en apercevoir le stock
d’épithetes qu’elle avait recu : des épithetes nouvelles apparaissaient la ou il en
manquait encore, d’autres tombaient en désuétude parce que superflues, et le systeme

approchait ainsi peu a peu de la perfection qu’il a finalement atteinte.

Antoine Meillet lui fit observer lors de la soutenance que ce trait formel, qui
donnait a la diction homérique la tonalité particuliere par laquelle elle se distingue de
celle d’auteurs ultérieurs comme Virgile, devait étre considéré comme 1’indice d’une
composition orale’. Hypothése que Parry entreprit d’aller tester dans une région ou la
tradition épique vivait encore ; il se rendit donc dans les Balkans et la, il recueillit

aupres de bardes le plus souvent illettrés des chants qui lui parurent comparables, par la

! Parry, Milman, L épithéte traditionnelle dans Homeére, Paris, Les Belles Lettres, 1928.

? Parry, Milman, The Making of the Homeric Verse. The Collected Papers of Milman Parry, edited by Adam
Parry, Oxford, Clarendon Press 1971 : 439.



diction et pour certains par 1I’ampleur, aux épopées d’Homere. Il crut pouvoir en
déduire que I’Iliade et I’Odyssée avaient été prises sous la dictée de bardes semblables

a ceux dont lui et son assistant Albert Lord transcrivaient les chants.

Il est difficile de savoir quel role les entretiens que Parry a, semble-t-il, eus avec
Marcel Jousse au cours de I’écriture de sa these ont joué dans I’élaboration de ses idées
et seul I’examen des papiers de Parry aujourd’hui conservés a Harvard pourrait
apporter une réponse a cette question a ma connaissance controversée. Pour ma part, je
formulerais le peu que les données disponibles permettent d’entrevoir en disant : 1a ou
Jousse avait été un homme d’intuitions, Parry fut un homme d’équations. Ce dont je
voudrais faire le point de départ de mon exposé d’aujourd’hui n’est cependant pas ce
que les deux hommes ont peut-étre partagé mais le pas de coté que Milman Parry, ou

plutot son fils Adam, a opéré par rapport a I’héritage joussien.

En effet, Adam Parry, s’il accordait volontiers a son défunt péere que 1’ Iliade et
I’Odyssée étaient le produit d’une culture encore largement orale, crut y discerner aussi
la trace d’un travail de plume’. La médiocrité des quelques épopées écrites que son pere
Milman avait recueillies en Yougoslavie avec Albert Lord ne lui paraissait pas une
raison suffisante pour exclure une telle éventualité. Pensons, disait-il, a un monde grec
ou I’alphabet viendrait juste d’apparaitre. Et dans ce monde encore vierge d’écriture,
imaginons un barde talentueux qui déciderait d’utiliser les grammata nouvellement
empruntés aux Phéniciens. Le poeme qu’il écrirait aurait la méme diction, la méme
ampleur que ceux qu’il avait chantés jusque-la puisqu’il ne connaitrait aucune autre
forme de poésie. Mais il se donnerait le temps de choisir ses mots, d’amplifier sa
narration et de camper ses personnages. L’Homere imaginé par Adam Parry était
I’homme d’une écriture émergeant a peine de 1’oralité — différent en cela de tous les

hommes d’écriture venus apres lui.

* Parry, Adam, « The Language of Achilles », Transactions of the American Philological Association 87,
1956 : 1-7.



Cette idée d’une écriture née dans un monde resté pour 1’essentiel un monde
d’oralité me paratit tres intéressante, et on pourrait du reste 1’appliquer a certaines des
données étudiées par Jousse. On sait qu’il s’est beaucoup penché sur le Nouveau
Testament et a voulu y voir la mise par écrit de paroles proférées oralement. Je veux
bien lui accorder que les Béatitudes, par exemple, pourraient avoir été la mise par écrit
de paroles effectivement proférées par Jésus®, ce qui, il est vrai, laisse entiére la
question de savoir quel chemin elles ont parcouru depuis leur profération jusqu’a leur
mise par écrit deux ou trois générations plus tard. En revanche, pour 1’exorde du
quatriéme Evangile, dont il a aussi dit quelques mots®, il n’est pas déraisonnable d’y
voir le fruit d’un travail d’écriture puisque cet exorde ne se donne pas comme la
restitution de paroles effectivement prononcées. Mais cette progression ou, comme
disait Jousse, chaque verset s’agrafe au précédent® (« Au commencement était le verbe,
et le verbe était aupres de Dieu, et le verbe était Dieu... ») est un trait qu’on retrouve
dans des textes indiscutablement oraux, tels certaines des épopées recueillies par Parry
et Lord, et aussi certaines chansons que nous avons tous apprises dans notre enfance.
Voila donc un texte écrit, et qui n’a vraisemblablement pas fait 1’objet d’une
profération orale préalable mais dont on percoit qu’il est né dans une culture encore

essentiellement orale.

Mais j’en viens maintenant, aprés ces propos un peu spéculatifs, a ce que j’ai
observé aux pays des Touaregs. J’ai eu tout le loisir d’apprécier la complexité
syntaxique, la richesse lexicale et tout simplement la beauté de leur poésie et méme de
leurs contes, mais il s’agissait d’une littérature exclusivement orale. Le monde de
I’écriture ne leur était certes pas completement étranger puisque trois alphabets sont en
circulation parmi eux. Leur propre alphabet tout d’abord, dont les caracteres recoivent

le nom spécifique de tafineq, mot féminin dont le pluriel tifinagh est pratiquement

* Jousse, Marcel, Le style oral. Rythmique et mnémotechnique chez les verbo-moteurs, Fondation Marcel
Jousse, Paris, 1981 : 236-237.

> Ibid. : 289.

¢ Jousse, Marcel, L anthropologie du geste, Paris, Editions Resma, 1969 : 244, 364. Derniéres dictées. Notes
sur I’élaboration de la tradition de style oral galiléen et sur son émigration hellénistique. Texte établi et annoté
par Edgard Sienaert avec une postface de Pierre Perrier, Paris, Association Marcel Jousse, 1999 : 62.



passé en francais. Les tifinagh sont les lointains rejetons d’antiques alphabets attestés
par des inscriptions répandues a travers toute 1’actuelle Afrique du Nord, et elles
voisinent aujourd’hui avec deux autres alphabets d’origine étrangere : I’alphabet arabe,
que I’islam a introduit en pays touareg il y a plus de dix siecles, et 1’alphabet latin, que
la scolarisation commencait a répandre a 1’époque ou je vivais la-bas. Presque tous les
Touaregs ont une connaissance au moins rudimentaire de leurs propres alphabets — du
moins de celui qui est en usage dans leur région —, alors que seuls ceux, relativement
peu nombreux aujourd’hui encore, qui ont fréquenté I’école coranique ou
I’enseignement officiel maitrisent les alphabets arabe ou latin. Et il ne venait pas a
I’idée de mes hotes qu’on piit utiliser les tifinagh pour transcrire leurs poésies ou leurs
contes, et encore moins pour écrire des livres semblables a ceux qu’ils voyaient écrits
en francais ou en arabe. Du reste, qu’on pfit transcrire leur propre langue avec ces
alphabets étrangers les surprenait beaucoup : me voir mettre par écrit leurs propres
paroles dans mon alphabet était pour eux un sujet d’étonnement et méme d’amusement,
au point qu’une distraction qu’ils aimaient bien s’offrir de temps en temps était de me
demander de lire a voix haute les poemes que j’avais transcrits, avec mon alphabet,
dans mes cahiers. Tout cela allait contre leur conception des écritures, laquelle était que
chaque langue a son alphabet, et chaque alphabet son usage : I’alphabet latin, c’est pour
les papiers d’identité et les formulaires administratifs, 1’alphabet arabe pour les saints

livres, et les tifinagh pour 1’usage dont je vais parler maintenant’.

Car s’ils ne les utilisent pas pour transcrire leur poésie ni n’imaginent qu’ils
puissent servir a faire des livres, les Touaregs font tout de méme un usage, modeste
mais presque quotidien, de leurs alphabets : ils les emploient a écrire de petites
missives et a tracer des graffiti sur les arbres, les rochers ou les ustensiles quotidiens. 11
est vrai que, depuis déja plusieurs décennies, les services d’alphabétisation du Niger et

du Mali éditent des opuscules rédigés en tifinagh. De plus, quelques intellectuels ont

7 Pour un apercu plus développé sur les alphabets touaregs, je me permets de renvoyer a mon ouvrage
L’alphabet touareg. Histoire d’un vieil alphabet africain, Paris, CNRS Editions, « Le passé recomposé »,
2015, chapitre 10.



entrepris de créer des versions modernisées de ces alphabets, qui leur paraissent mieux
adaptées a l’usage moderne. Ces initiatives feront peut-étre évoluer les pratiques
scripturaires, mais, pour I’instant, les seuls véritables livres composés en tifinagh 1’ont
été par des étrangers. Ainsi, I’Imprimerie nationale a publié en 1956 une version
touaregue du Petit prince dont je doute qu’elle ait jamais été lue en pays touareg. Une
mission protestante installée a Agadez a fait imprimer au cours des années 1980 une
traduction touaregue du Nouveau Testament qui n’a pas dii trouver sur place beaucoup
de lecteurs : lors de I’un de mes séjours la-bas, j’en ai vu un exemplaire trainer dans une

décharge.

Mais venons-en a I’usage essentiel de leur alphabet, celui qu’ils en font dans la
pratique épistolaire. Je partirai d’une petite missive datant du début du siecle précédent

mais tres semblable a ce qu’on pourrait trouver aujourd’hui. Elle a été écrite en 1913 ou

1914 au pére de Foucauld, qui vivait alors dans I’ Ahaggar®,

"Q.‘.H-}— ” ‘E Om

0o e 42 o}

HH Bv: - +i+ HIH Co6e: 10
WNK SDKA TNT  HLGN  MRBW NS

aWa-NiK/ SaDiKA/ ToNniT/ oHLeG-iN/ MaRaBuW/ oNn-aS/
Ceci moi/ Chadika/  disant/  je salue la-bas/ marabout/  dis-lui

o:gVv ne: o0 no: 0+
SWYD LSG BS LSG HRT
SiW-I-D/ a aLSeG/ BaS/ aL.SeG/ HaRaT

apporte-moi/ que/ je me véte/ il n’y aplus/ je me véts/ chose

8 Elle a été publiée dans Galand, Lionel (dir.), Les lettres au Marabout. Messages touaregs au Pére de
Foucauld, Paris, CNRS Editions, 1999 : 200-201.



La figure jointe fait figurer, au-dessous de 1’original touareg, la translittération
des tifinagh en caracteres latins. Cette translittération ne comporte que des consonnes
car 1’alphabet touareg est exclusivement consonantique. Il arrive cependant que
certaines voyelles finales soient transcrites, ce qui est le cas ici pour le a final de
Chadika et pour le ou de Marabout, encore qu’il ne soit pas exclus que les Touaregs
entendent Marabouw ce que nous prononcons Marabou et que le W qui figure en

touareg a la fin du mot soit bien une consonne.

Au-dessous de cette translittération, figure le texte tel qu’un touareg le
prononcerait, c’est-a-dire muni de voyelles. Au-dessus encore, on peut lire une
traduction mot a mot. Dans un francais moins proche du mot a mot, cela donnerait :
« C’est moi, Chadika, qui dit : j’envoie le bonjour au Marabout, dis-lui : Apporte-moi
de quoi me vétir, je n’ai plus de quoi me vétir’. » « Marabout » est le nom que ses
voisins touaregs donnaient d’habitude au pere de Foucauld. Le « dis-lui » s’adresse

probablement au scribe.

Le message est écrit en boustrophédon : la premiere ligne se lit de gauche a
droite, la seconde et la troisieme de droite a gauche. La troisieme ligne est en réalité une
parenthese, ou le scripteur a ajouté un mot oublié dans la ligne précédente. Tous les
sens d’écriture sont admis chez les Touaregs. On peut écrire de droite a gauche, de
gauche a droite, de haut en bas, de bas en haut, ou en boustrophédon comme ici.
Certaines lettres permettent au lecteur de décider dans quel sens il doit lire. Ainsi, le M
et le S ont toujours leur convexité ouverte dans le sens de 1’écriture. Et la formule awa
nek qui ouvre toutes les lettres et une bonne part des inscriptions rupestres, permet en
général de décider par ou la lecture doit commencer. Vous voyez aussi qu’une lettre
comme le D peut avoir indifféremment sa pointe dirigée vers le haut ou vers le bas, a
moins qu’il faille penser que le scripteur a retourné son bout de tissu quand il a
commencé a écrire la deuxieme ligne, ce qui voudrait dire que, si le texte se lit en

boustrophédon, il n'a pas été écrit en boustrophédon, mais de gauche a droite.

? Le pére de Foucauld avait ’habitude de faire des dons aux pauvres, et ces dons consistaient souvent en
coupons de tissu.



Par sa modestie méme, ce texte est bien représentatif de 1’usage qu’on fait
couramment de 1’écriture, méme s’il arrive qu’elle serve a écrire des épitres plus
complexes. Comme on le voit, son usage demande qu’il y ait suffisamment de
connivence entre destinateur et destinataire pour que celui-ci puisse rétablir ce qui a été
perturbé, comme ici le fait que la séquence a aLSeG est a replacer dans la ligne

précédente.

La lecture se fait toujours a haute voix. Pour continuer avec I’exemple de notre
petite lettre, le lecteur ayant a déchiffrer la séquence BSLSGHRT qui clét la lettre
chante une sorte de récitatif qu’on peut transcrire comme BdSALASAGAHARATd, ol d
transcrit une voyelle d’articulation a peu pres centrale ; et il interprete cette séquence

sonore comme BaS aLSeG HaRdT : « Je n’ai plus de quoi me veétir. »

La lecture suppose donc un passage par I’oral. Non pas seulement parce qu’on lit
toujours a haute voix (apres tout, c’était le cas pour I’écriture latine au moins jusqu’a
saint Augustin, dont nous nous souvenons tous combien il fut surpris de voir son maitre
Ambroise lire en silence) ; ni parce qu’une lettre est presque toujours écrite sous la
dictée de ceux qui entourent le scribe ; ni non plus parce que, comme pour un texte
hébraique ou arabe dépourvu de signes diacritiques, 1’absence des voyelles réclame que
le lecteur vienne les ajouter pour rendre le texte compréhensible. Car I’hébraisant ou
I’arabisant qui prononce les voyelles bréves absentes de 1’écrit profére une parole
immédiatement intelligible. Ce que le Touareg prononce n’est pas un texte ou il aurait
incorporé les voyelles manquant dans la graphie, mais une séquence sans signification
ou les voyelles ont une valeur indéterminée. Entre la séquence graphique qu’il a sous
les yeux et le BaS aLSeG HaRdT qu’il comprend finalement, s’intercale ici le
BaSALASAGAHARATd qu’il a prononcé a haute voix, intermédiaire qui n’existe pas
pour le lecteur hébreu ou arabe, et qui n’existe pas non plus, bien siir, pour qui lirait a
haute voix un texte écrit en alphabet grec ou latin. Ceux-ci, s’entendent lire ce qu’ils

déchiffrent ; le Touareg déchiffre ce qu’il s’entend lire.

Ce qu’il déchiffre, et c’est la le nceud de mon propos aujourd’hui, ce n’est pas



une séquence de signes qu’il a sous les yeux, c’est une succession de sons qui viennent
a son oreille. La lecture est pour lui la combinaison de deux opérations disjointes :
I’émission d’une séquence sonore, qui calque assurément une séquence graphique mais
ne se suffit pas a elle-méme puisqu’elle n’a pas de sens, et un déchiffrement.
Opérations qui peuvent d’ailleurs étre effectuées par deux personnes distinctes ;
lorsqu’un lecteur syllabe a haute voix, ceux qui I’entourent déchiffrent en méme temps

que lui, en se fondant sur ce qu’ils entendent et non sur ce qu’ils lisent.

J’ai pu d’ailleurs éprouver moi-méme la distinction entre les deux opérations.
Comme ils savaient que j’étais un homme d’écriture, et méme si beaucoup d’entre eux
maitrisent plus ou moins les tifinagh, il paraissait naturel, lorsque je me trouvais dans
un campement et qu’ils avaient a déchiffrer, par exemple, une lettre recue d’un fils
étudiant a la ville, de me demander de la leur lire. Et je la leur lisais a leur maniere, qui
est la maniére naturelle de lire des tifinagh, en émettant une succession de sons dont
parfois je ne comprenais pas le sens. Mais eux, qui m’entendaient, comprenaient. Bien
entendu, lorsque le lecteur devine d’emblée le sens de ce qu’il a sous les yeux, il peut se
dispenser de la syllabation intermédiaire, mais il est forcé d’y revenir des que ce sens

n’est pas immédiatement apparent.

Voila qui incite a évoquer une proposition que I’historien de I’écriture Ignace
Gelb a jadis faite: il fallait selon lui voir dans les anciens systémes d’écriture
sémitiques (I’hébreu, I’araméen...), non des alphabets consonantiques comme on le fait
généralement, mais des syllabaires ou le signe C représenterait une syllabe cx
composée d’une consonne donnée c et d’une voyelle variable x que seul le contexte
détermine'. Ses arguments étaient forcément indirects. Ainsi, le fait que les Sémites
aient éprouvé le besoin de créer des marques comme le sukun arabe ou le schwa hébreu
pour indiquer le manque de voyelle signifiait a ses yeux que « chaque signe valait

d’abord pour une syllabe compléte, ¢’est-a-dire une consonne plus une voyelle'' » Ces

1% Gelb, Ignace J., Pour une théorie de I’écriture, Paris, Gallimard, 1973. Brugnatelli, Vermondo, « Tifinagh e
alfabeto etrusco-venetico. A proposito della concezione alfabetica della scrittura », in Paolo Filigheddu (dir.),
Circolazioni culturali nel Mediterraneo antico (Sassari 24-27.4.1991), Cagliari, Corda, 1994 : 47-53.

" Gelb, Ignace J., op. cit., 1973 : 164.



remarques se transposent parfaitement a ce que je viens d’exposer : le lecteur touareg
prononce une suite de syllabes dont les consonnes ont une valeur précise et les voyelles
une valeur imprécise qu’il ne détermine qu’apres coup, a I’oreille. Dans son premier

déchiffrement, il utilise donc ses caracteres écrits comme un syllabaire.

Cela contribue a expliquer pourquoi I’apprentissage des tifinagh est plus aisé que
I’apprentissage de 1’écriture arabe ou latine. A 1’époque ott Momolu Duvalu Bekele
créa un syllabaire pour noter la langue vai, les missionnaires présents sur place
s’étonnerent de la rapidité avec laquelle ce nouvel instrument se répandit parmi les Vai
du Liberia puis de la Sierra Leone. Il en avait été de méme peu de temps auparavant
chez les Cherokees, ou un métis nommé Sequoiah, ou Georges Guest (Guess, ou Gist)
selon les sources, créa en 1819 un syllabaire qui se répandit trés rapidement parmi les
siens : en quelques années, des milliers de Cherokees furent capables d’écrire leur
langue, et, en 1880, le niveau d’alphabétisation (si I’on peut dire) des Cherokees était
supérieur a celui de leurs voisins blancs'. Le succes de ces syllabaires, s’il s’explique,
bien siir, par le fait que des hommes placés dans une situation du sujétion ne peuvent
qu’étre avides de s’emparer d’un outil dont ils ne manquent pas de percevoir qu’il n’est
pas pour rien dans la puissance de leurs maitres, tient aussi au fait qu’une écriture
syllabique est, d’une certaine maniere, plus proche de I’oralité qu’une écriture
alphabétique : la perception des syllabes va de soi, et la décomposition syllabique d’un
mot se pratique sans grand effort d’analyse™. Lorsque je dis tabac, 1’effort d’analyse
que je dois faire pour isoler les syllabes ta et ba est moins grand que celui qui me permet
d’isoler les consonnes b et t. Du reste, phoniquement, le départ n’est pas net entre une
consonne et les voyelles qui s’appuient sur elle. Toutes choses que je pourrais exprimer
en disant, de facon peut-étre un peu abrupte, qu’un syllabaire est plus proche de 1’oral

que ne I’est un alphabet.

2 Goody, Jack, Entre I’oralité et I’écriture, Paris, Presses universitaires de France, 1994. Tuchscherer, Konrad
et Paul Edward Hedley Hair, « Examining the origins of the Vai Script », History in Africa 29, 2002 : 427-486.
13 Glassner, Jean-Jacques, « Essai pour une définition des écritures », L’Homme 192, 2009 : 7-22. Segui, Juan,
« Perception du langage et modularité », in Daniel Andler (dir.), Introduction aux sciences cognitives, Paris,
Gallimard, 2004 : 131-152.

10



Il est vrai que les tifinagh sont un syllabaire un peu particulier car
I’argumentation de Gelb montre aussi, incidemment, que la frontiere est floue entre
syllabaire et alphabet consonantique. Les Touaregs disposent en effet de caracteres qui,
quoiqu’ils ne soient pas utilisés de facon systématique et ne soient connus que de
certains scripteurs, jouent en touareg le méme role que le sukun en arabe. Pour noter la
séquence rt par exemple — le r et le t sans voyelle intermédiaire —, on peut utiliser le
signe @, ou la croix notant le t est inscrite dans le cercle notant le r. De méme, la
séquence [t peut étre notée par le signe [+|, ou la méme croix est insérée entre les deux
traits paralleles qui servent a noter le I. Le Touareg use ce genre de signe la ou I’ Arabe

placerait un sukun au-dessus du R ou du L.

Mettons, pour parler comme Gelb, que le signe note la syllabe & rtd. Il faut alors
supposer, puisque le & combine le O (r) et le + (t), que le Touareg qui I’utilise percoit
dans la syllabe rtd des éléments phoniques présents dans les syllabes rad et ta. Or, si td se
retrouve effectivement dans rtd, le seul élément de rd qui s’y conserve est la consonne
r. L’écriture touaregue peut donc a I’occasion isoler des consonnes, au moins lorsqu’un
contexte phonique particulier permet de les percevoir indépendamment de la syllabe
dont elles font partie ; il en va de méme pour les voyelles, dont on a vu qu’elles sont
occasionnellement notées en fin de mot, c’est-a-dire lorsque, la voix s’arrétant sur elles,
il devient possible de les percevoir isolément. En un mot, si la lecture des tifinagh est
assurément une syllabation, le syllabaire que Gelb aurait peut-étre vu en elles porte en
lui un alphabet, le plus souvent invisible, quelquefois visible, et en tout cas

embryonnaire.

Du reste, les écritures sémitiques ne sont pas non plus aussi totalement
syllabiques que Gelb le pensait. Dans toutes ces écritures, en effet, les syllabes
commencant par une consonne donnée y sont toutes désignées par un seul et méme
signe (si nous accordons a Gelb qu’un signe y désigne une syllabe), quelle que soit la
voyelle qui accompagne cette consonne. Cela marque que ses utilisateurs percoivent

qu’elles ont quelque chose en commun, et qu’ont-elles en commun sinon une

11



consonne ? Autant dire que ces « syllabaires » sont tout de méme d’une nature un peu

ambigué.

Cette ambiguité doit nous inciter a aller au-dela de la remarque de Gelb, ce dont
un autre spécialiste des écritures nous donnera le moyen. Pour Vermondo Brugnatelli,
il est tout bonnement oiseux de se demander si un systeme de notation donné est
syllabique ou alphabétique : « alphabétique » et « syllabique » sont a prendre
simplement comme les labels des deux poles idéaux d’une gradation sur laquelle les
systemes d’écriture réels viennent se distribuer, plus ou moins pres de 1’un des deux
extrémes'®. Ainsi, remarque-t-il que, sans étre totalement syllabique puisque, au moins
a partir d’une certaine époque, il a disposé de matres lectionis, le systeme phénicien est
plus syllabique que le systeme grec, lequel n’était pas non plus totalement alphabétique
dans certaines de ses variantes primitives. De meéme, I’écriture arabe est assez
syllabique pour pouvoir se dispenser a 1I’occasion de noter les voyelles bréves, mais pas
au point de faire abstraction des voyelles longues. Le linéaire B lui-méme, qui passe
pour un syllabaire dont les signes représentent des syllabes ouvertes, n’est pas
completement sur le pole « syllabique » de ce continuum. Par exemple, dans A-TO-
RO-PO — qui se lisait anthropos —, seul le syllabogramme RO figure effectivement une
syllabe ouverte. On voit d’ailleurs que le binome TO-RO figure la syllabe thro,
exactement comme le @ touareg figure la syllabe rtd, ce qui signifie que les Minoens
percevaient de facon diffuse la présence d’une consonne t (ou th) dans la syllabe qu’ils
écrivaient TO-RO. Autant de traits d’ambiguité. Le caractere ambigu du systeme
touareg n’a donc rien d’exceptionnel : tout a coté du pole syllabique mais sans se
confondre tout a fait avec lui, il n’est jamais qu’un degré de plus dans la gradation
invoquée par Brugnatelli quand il considere que « syllabaire » et « alphabet » ne sont

en realité que les deux poles extréme d’une gradation continue.

On devrait donc s’attendre, puisque les tifinagh sont un syllabaire ambigu, a ce

4 Brugnatelli, Vermondo, « Tra sillabe e albafeti. I “meccanismi” della scrittura », in Federica Cordano et
Giovanna Bagnasco (dir.), Scritture mediterranee tra il IX e il VII secolo a.C. Atti del seminario (Milano 23-24
febbraio 1998), Milan, Universita degli Studi di Milano, 1999 : 17-26.

12



que 1’apprentissage en soit plus difficile que celle des syllabaires inventés par Momolu
Duvalu Bekele et Sequoiah. Or, il semble qu’il n’en est rien. Les enfants et les jeunes
gens apprennent a les manier comme ils apprendraient les regles d’un jeu. Mais c’est
que le déchiffrement des tifinagh est facilité par une propriété que le touareg partage
d’ailleurs avec les langues sémitiques, ou elle est méme encore plus affirmée : les
racines y sont essentiellement consonantiques, les voyelles n’intervenant guere que
pour indiquer la flexion (c’est la du moins une premiere approximation). Lorsque sa
syllabation a haute voix le met en présence, par exemple, de la séquence gdrdsd, le
lecteur touareg n’a en général pas de mal a y repérer la racine GRS, qui renvoie a la
notion de « traverser », et le contexte lui permet de décider s’il doit comprendre
aghrdsd : «j’ai traversé », aghras : «traverse ! », ghardsd : «j’ai 1’habitude de
traverser », aghdras : « la traversée »... Sans doute y a-t-il des cas d’ambiguité mais sa
situation n’est tout de méme pas celle d’un locuteur francais qui, mis en présence d’une
séquence sakdrabd, serait incapable de décider s’il est question de « scribe » ou de

« scarabée ».

Ce qui explique pourquoi la séquence sonore syllabique suffit en général a un
Touareg pour déchiffrer en gros, si du moins il connait le contexte de la missive qu’il
lit, le texte qu’il a sous les yeux. Il est vrai, comme je I’ai dit, que les Touaregs
n’emploient leur écriture que pour des textes simples. Ce serait différent s’ils avaient a
déchiffrer des textes aussi complexes que ceux que doit déchiffrer un arabisant ou un
hébraisant, par exemple, ce qui explique que, pour ceux-ci, I’apprentissage de 1’écriture
est une affaire difficile : ils en demandent plus a I’écriture que les Touaregs ne

demandent a la leur.

Peut-étre que, avant la création des matres lectionis, les anciens Sémites —
Phéniciens, Hébreux, Araméens...— syllabaient a la maniere des Touaregs
d’aujourd’hui quand ils déchiffraient leurs écritures. Nous n’avons aucun moyen de le
savoir avec certitude, mais je suis tenté d’en faire 1’hypothese si 1’on songe que les

cunéiformes akkadiens, qui constituaient I’un des deux grands systemes de notation

13



(I’autre étant le systeme hiéroglyphique) en usage dans les régions ou sont nées ces
écritures, étaient pour une large part un syllabaire. Dans ce cas, pour les usagers des
tout premiers « alphabets » (si I’on convient malgré Gelb de donner ce nom aux
écritures nées en terre de Canaan ou dans le Sinai), I’apprentissage de 1’écriture était
peut-étre moins difficile qu’il I’est aujourd’hui pour les enfants qui fréquentent 1’école
coranique ou I’école occidentale. Et le fait que les alphabets, si I’on tient a ce mot,
soient nés dans des pays ou l’on parlait de langues a racines essentiellement

consonantiques n’est pas un hasard.

Ce que je conclurais par une formule dont j’admets qu’elle est peut-étre
risquée : I’écriture que nous appelons alphabétique, un peu abusivement comme on 1’a
vy, a eu besoin, méme en tant qu’écriture, de 1’oralité pour surgir et se développer.
Alors, n’opposons peut-étre pas trop hativement écriture et oralité. L’homme de

paroles joussien a pu parfois étre un homme d’écriture.

14



