
Colloque international et interdisciplinaire

Le Style Oral de Marcel Jousse, cent ans après

organisé par l’Association Marcel Jousse

Samedi 22 mars 2025 
de 9h à 18h, au collège des Bernardins (Paris) 

et en visioconférence

Les présentations sont disponibles à cette adresse :
https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/

https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/


p. 1

Colloque Le Style Oral de Marcel Jousse, 100 ans après.22 mars 2025. Bernardins. Paris
Titus Jacquignon
Le problème des deux modèles dans l’anthropologie joussienne. De la publication du StyleOral (1925) aux cours d’anthropologie du geste (1931-1957) : continuités et changementsau sein de l’œuvre de Marcel Jousse.

Introduction

Marcel Jousse commença à être connu et reconnu dans les milieux scientifique etlittéraire après la publication de son Style Oral en 1925, plus précisément, après queFrédéric Lefèvre, fondateur des Nouvelles Littéraires et l’académicien Henri Brémondaient repéré le livre et qu’ils aient manifesté leur intérêt pour les propositions exposéespar Jousse ; ils firent alors une publicité inespérée pour sa publication qui, de par soncaractère technique et original, aurait pu passer totalement inaperçue. Cettereconnaissance littéraire et savante a contribué à ce que Jousse puisse devenirprofesseur d’anthropologie en Sorbonne, à partir de 1931 puis, l’année suivante, àl’Ecole d’Anthropologie de Paris et à l’Ecole Pratique des Hautes Etudes.Jousse, dans ces années 1926/1931, a été interviewé et invité à donner desconférences en France et à l’étranger : il a droit à quelques articles dans les journaux.Après cela, Jousse enseigne et n’est plus médiatisé, c’est-à-dire que sonanthropologie du geste et du rythme, contrairement au Style Oral, ne connaitra pasd’autre exposition que l’enseignement oral du professeur. Jousse et son anthropologiedeviennent quelque chose « dont on parle », à Paris ou à l’international – autant dire unphénomène oral aussi bien à sa source, qu’à sa réception sociale.Un deuxième moment de reconnaissance et de réception écrite interviendra bienaprès sa mort, avec les publications qui existent aujourd’hui aux Editions Gallimard sousle nom d’Anthropologie du Geste. Ce titre supplantera le Style Oral, pourtant réédité en1981 et en 2021. Marcel Jousse devint l’homme de l’anthropologie du geste (ce qui estjuste), mais en oubliant l’homme du Style Oral. Pourtant, Marcel Jousse est les deux :l’homme du Style Oral qui est son seul livre et l’homme des cours d’anthropologie dumimisme, des cours donnés en style oral, c’est-à-dire de conception oraliste, non écrite.Ses cours relèvent quasiment du champ de l’oraliture : ils correspondent, conformémentà la volonté de Jousse, à une production orale et gestuelle qui ne procède pas del’expression écrite, ni du monde du livre, mais qui révèlent par eux-mêmes les problèmesspécifiques à l’expression orale et à la mémoire quand celle-ci n’a pas recourt à unsupport externe, en l’occurrence le livre et l’écrit, ou même l’écran.Ses 26 années d’enseignement ont été heureusement sténographiées sur le vifpar les employées de la Sorbonne et sont disponibles aujourd’hui numériquementauprès de l’Association. Marcel Jousse sait que sa parole est capturée en direct, ce quirelativise un peu son exercice de styliste oraliste, puisqu’il voit sa parole typographiée enmême temps qu’il l’énonce. Mais c’est ainsi que les cours de mimismologie de MarcelJousse, toujours inédits, ont survécu à la contrainte que Jousse s’était lui-mêmedonnée : vivre son enseignement : vivre et enseigner comme un druide, ou presque, aumilieu du monde moderne.



p. 2

Le Style Oral de 1925, puis les cours d’anthropologie donnés de 1931 à 1957,sont différents quant au fond et à la matière : un livre au sujet de l’oralité et du gested’un coté, et un enseignement oral et gestuel non écrit de l’autre qui aborde certes lesquestion relevant de la tradition de style oral, mais aussi, cette fois-ci sous l’impulsion dumimisme, l’élaboration du savant, de l’artiste, du découvreur et du génie, le styleanthropologique vivant, le paysage, l’histoire et la Préhistoire, ou encore, en résonanceavec l’actualité, l’élaboration des cultures et des civilisations, la colonisation, la guerre, larésistance, etc. – tout cela en utilisant un biais gestuel vivant et un modèle nouveau, dontJousse ne disposait pas en 1925 : le mimisme. Donc, différences quant aux sujetstraités, mais surtout quant au modèle et à la démarche qui permettent à Jousse de lestraiter. C’est l’objet de mon exposé.
I- La thèse et livre et ses implications

1- Pourquoi le Style Oral

Le Style Oral de 1925, c’est d’abord une thèse : celle de l’élaboration oralegestuée, de l’Evangile avant sa mise par écrit tardive qui reproduirait la structuralité deson oralité originelle.Il s’agit d’une thèse de défense de l’authenticité de l’Evangile, tel que Jousse conçoit ceproblème, à savoir : si l’Evangile ne rapporte pas ce qui s’est passé autant que lesparoles de Iéshoua – Jésus en araméen – il devient inauthentique et la foi est vaine.C’est une position qu’il gardera toute sa vie.Jousse a fait ses armes sur le dossier homérique. C’est l’époque de la discussion autourdes formules homériques, en particulier de l’emploi de l’épithète chez Homère. Je nerentre pas dans les détails. Mais c’est dans ce contexte que Jousse amène sa thèseformulaire intégrale : Homère - l’Iliade et l’Odyssée , serait composé entièrement deformules-types qui existaient, portées à l’oral par les Aèdes grecs, avant que celles-cisoient transposées à l’écrit. Le fait que tout soit formulaire permet d’avancer la thèseoraliste qui en découle, car la formule est un aide-mémoire à l’oral et le signe qu’il nes’agirait pas d’un livre de style écrit, c’est-à-dire composé par écrit comme nos romans,comme notre littérature. Si la thèse est reçue pour Homère - et Meillet, le grandlinguiste de cette époque, entend les arguments de Marcel Jousse - Jousse pense qu’ilsuffit ensuite de passer à la Bible en lui appliquant le même postulat oraliste formulaireintégral. Bref, la Bible, pas seulement l’Evangile, serait faite entièrement de formulesmises par écrit tardivement, ayant circulé à l’oral durant des siècles dans la bouche etdans les mains des récitateurs. Jousse étudie ainsi les formules parallèles dans la Bible,antithétiques ou synonymiques, qui lui donnent la confirmation qu’il serait bien face à unsystème oral et gestuel décalqué (c’est son terme) par écrit.Il se retrouva seul sur cette thèse maximaliste qui l’entrainait loin du substrataraméen dans l’Evangile et plus loin encore des ipsissima verba de Jésus, et encore plusloin encore de l’épithète homérique puisque tout était formule orale-gestuelle et, de cefait, tout était « authentique », c’est-à-dire factuel, grâce au recours et au détour par latradition de style oral qui garantissait l’enregistrement des faits, des gestes et des parolesin vivo par des professionnels de la récitation et leur retransmission exacte de générationen génération.Je cite Marcel Jousse - toutes mes citations seront tirées de ses cours :



p. 3

1 EA 01/03/43
2 EA 29/03/43
3 EA 17/01/44
4 EA 19/03/45
5 EA 02/02/48

Reconnaissons que nous ne sommes pas étrangers aux questions du style homérique puisque
nous avons pratiquement ressuscité Homère comme nous essayons de ressusciter Iéshoua, au nom des
lois du Style oral.1

Jésus n’a pas écrit et c’est précisément parce qu’il était paysan galiléen qu’il n’a pas écrit. Alors
on a voulu l’étudier à coup d’écriture au lieu de se placer dans son milieu paysan et sa pédagogie de
style oral. C’est absolument effarant de voir comment on explique la genèse des soi-disant discours de
Jésus dans St Jean. On en arrive à cette conclusion : c’est que l’Évangile a été fait par d’autres. Dans
notre milieu, enseigner c’est écrire. Si vous n’écrivez pas, il est impossible de prouver l’authenticité de
votre enseignement et de prouver que vous avez une valeur quelconque. Que fallait-il montrer ? Qu’on
peut être un parfait enseigneur et avoir une autorité perdurable sur des enseignés. Voilà le rythmo-
catéchiste, de style oral. Et c’est pour cela que nous avons publié notre premier ouvrage sur Le Style
Oral rythmique et mnémotechnique chez les Verbo-moteurs. 2

Toute notre Civilisation, actuellement, est singulièrement diminuée et peut-être en voie de
disparaître, toute notre civilisation repose sur le fait « Est-ce que Jésus est une réalité ? Est-ce que Jésus
est mythe ? (…) Je vais donc vous montrer mon triple outil que vous connaissez déjà mais que je veux
vous montrer encastré dans le problème : Mon Outillage c’est : 1. Le Style manuel, 2. Le Style oral, 3. Le
Style écrit, mais analysé par un paysan qui a pris conscience de ce qui s’est passé autour de lui et dont
personne ne prenait conscience, ni parmi les paysans, ni parmi les universitaires.3

C’est un essai pour faire comprend à notre milieu qui ne jure que par l’écrit, ce que
c’est qu’une pédagogie vivante et traditionnelle. C’était celle de Iéshoua. C’était celle des
Druides. C’était celle et c’est encore traditionnellement celle des Finnois. (…) Car notre
civilisation est toute basée sur l’Evangile. S’il n’est pas authentique, que nous reste-t-il ?4

Le Style Oral, en tant que livre, s’attache donc à étudier les mécanismes d’unsystème technique constitué de procédé techniques de mémorisation, de remémorationet de récitation, ce que Jousse appelle la psychologie de la récitation, au sein d’unethèse de défense de l’authenticité de l’Evangile dans le contexte de la crise duModernisme que Jousse veut résoudre en utilisant cette approche. De là, le style oral entant qu’expression joussienne et en tant que programme de recherche. Jousse diratoujours que cette publication n’étant qu’un plan de recherches futures faisant appel aucroisement de disciplines variées. Jousse donne sa « définition » du style oral dans sescours. Je cite :
Est style oral ce qui est formulaire ce qui est traditionnellement formulaire, ce qui est

rythmo-balancé, ce qui est rythmo-psalmodié. Or, vous ne trouvez pas cela dans Péguy.5

Mais 10 ans plus tard, lorsqu’il sera professeur d’anthropologie, il récusera cetteformule de style oral au profit de tradition de style oral, ou même de style global, c’est-à-dire qu’il défend l’existence d’un système technique – rythmique et mnémotechnique –qui est la tradition, utilisant des mécanismes psycho-physiologiques « naturels » de lamémoire et de l’expression, mécanismes « remarqués » par les Anciens - c’est le verbequ’il utilise plusieurs fois dans son livre de 1925 – et systématisés, technicisés au service



p. 4

de l’enregistrement des faits et de la transmission. La tradition de Style global, dont l’oralest une des spécifications est la thèse de la possibilité de l’enregistrement et de larediffusion des faits – de la factualité historique – par des moyens « naturels »,requalifiés d’«anthropologiques» dans ses cours, que sont : le corps, le geste, le rythme,la parole, le rythme, la formule, etc. Ces moyens sont des mécanismes naturelsremarqués par l’anthropos puis systématisés et codifiés en technique traditionnelle.Jousse, en effet, ne s’intéresse pas à ce qu’on appelle l’oralité, ni même à la traditionorale : il pense que ces termes ne mènent à rien, c’est-à-dire à aucune structuralité, maisil propose une approche de la tradition de style oral qui maitrise des outils et desmécanismes anthropologiques à des fins d’enregistrement et de transmission.Grâce à cette maitrise des outils et des mécanismes dits « naturels », on peutsoutenir l’authenticité de ce qui est, non pas écrit, mais passé de l’oral et du geste àl’écrit, méthodiquement et structuralement, dans la Bible, dans Homère et, en général,dans tout livre ancien qui ne correspondrait pas à du style écrit. Dans le style écrit, onne retrouve pas tous ces procédés techniques qui doivent servir à porter par soi-mêmel’enregistrement des faits anciens.Marcel Jousse n’envisage pas l’oralisation des écrits qui explique, par l’entréeinverse, que l’on retrouve dans une écriture et un livre le préformatage de l’oralité oumême de la gestualité en aval de la production écrite. Après tout, l’Evangile est aussi unévangéliaire : c’est un livre qui sait qu’il sera liturgisé, donc oralisé et gestualisérituellement. Jousse, qui est prêtre, passe étonnement à côté de la problématisation del’élément liturgique dès la science de conception du codex biblique : il nous reste quatrecodex tardo-antiques (des IVe et Ve siècles) comportant, en grec, toute la Bible, Ancienet Nouveau Testament : ce sont des livres liturgiques. Le fait qu’ils aient été peu utilisésau profit d’autres manuscrits aura contribué à leur conservation.Enfin, du fait de l’omniprésence de la formule dans le travail de Jousse, il passe à côtédu récit : il n’y a pas, ni dans le Style Oral de 1925, ni dans ses cours à partir de ladécennie suivante, d’anthropologie du récit dans l’anthropologie du geste de MarcelJousse.
1- Comment le Style Oral?

Le Style Oral de 1925, c’est donc une thèse qui dispose de points d’appui – dessous-thèses et des arguments tirés de la lecture des 300 auteurs cités. La thèse en elle-même – thèse de défense, comme celle d’un avocat, contre les assauts de la méthodehistorico-critique que Jousse refuse et récuse -, avec ses sous-thèses et ses argumentsforment autant de pistes de recherche proposées par Marcel Jousse. Ce sont les sous-thèses et les arguments qui ont finalement survécu à la thèse principale, anti-moderniste, de la défense de l’authenticité de l’Evangile et en particulier, lamultimodalité de l’expression humaine – l’Homme s’exprimant avec son corps, sesgestes, sa parole et avec ses rythmes - ou encore l’existence de ce que Jousse appelledes Styles, c’est-à-dire de manières différentes de connaitre, de comprendre, des’exprimer selon que l’on soit modelé par le style écrit et le monde du livre, ou selonqu’on y soit étranger et que le geste et l’oral seuls président à l’élaboration de nosconnaissances, de notre mémoire, de notre expression.Parce que Jousse s’est retrouvé seul sur sa thèse centrale et parce que sontravail reste très largement méconnu, ses sous-thèses au service de la thèse deviennent



p. 5

aujourd’hui, à l’heure de sa redécouverte, des thèses à part entières, découplées duprojet originel de Marcel Jousse.Au centre de son ouvrage, apparait la clé de voûte de son raisonnement : lareviviscence, notion empruntée aux travaux du grand psychologue Théodule Ribot. Jecite Jousse citant Ribot dans le Style Oral : « La [revivification] possible d'une [réception] est,généralement, en raison directe de sa complexité et des éléments moteurs qu’elle contient »(RIBOT : C, 25).Mais, ce que cette phrase extraite d’une œuvre ne dit pas, ou ne fait que sous-entendre, c’est que la reviviscence de Ribot porte sur les affects au moyen de lamotricité. Plus simplement encore : il s’agit de la psychologie des traitements post-traumatiques dont Ribot est un des pionniers. Ribot constate et énonce une règle decomportement psychologique : lorsqu’un sujet est placé dans une situation qui luirappelle son trauma, il rejoue la scène, ou encore on peut lui faire rejouer la scène afinde ramener le souvenir traumatique dans le cadre d’une prise en charge thérapeutique.La reviviscence porte donc sur une certaine catégorie de souvenirs : les traumatismes etsurtout elle n’existe pas sans l’émotion et c’est justement ce que Marcel Jousse nereprend pas de Théodule Ribot ce qui explique le coté mécaniste de la thèse joussienne.Il n’y a pas d’affects, ni dans le Style Oral de 1925, ni dans l’anthropologie dugeste la décennie suivante – pas de sentiment, pas d’émotion, ni amour, ni haine, nibesoin de l’autre, ni désir ni plaisir, rien. En quoi est-ce encore une psychologie, mêmedu geste, même du rythme ? Et qu’est que le corps joussien privé d’affects – c’est-à-diresans chair ? Ce qu’en fait Marcel Jousse dans son Style Oral : un système technique – latradition – procédant d’un modèle technique de mémorisation et de retransmission etutilisant une démarche mécaniste de récitation avec des récitateurs maniant desprocédés techniques - des outils qualifiés de « naturels » par Jousse, parce qu’il ne s’agitpas de l’outil lithique - et des mécanismes qualifiés de « psycho-physiologiques » parcequ’ils existeraient déjà dans le corps humain et que l’Homme n’avait plus qu’à les« remarquer » – verbe redondant dans le Style Oral – et puis à les systématiser.Ce faisant, Jousse ne voit pas qu’il pose, au cœur de sa thèse, une thèse en-deçà, unehypo-thèse en ce sens-là : celle de la naturalité de la technique ; il la voit d’autant moinsque personne ne lui posera jamais de questions. Mais biologiser des techniques derécitations, ce n’est pas démontrer, c’est postuler et c’est créer un problème nouveauque Jousse ne problématisera pas.Jamais, ni dans le Style Oral, ni dans les cours d’anthropologie du geste, Jousse nevoudra envisager l’autonomie de la technique par rapport à l’anthropos et son influencerétroactive sur lui, ni, d’ailleurs, l’autonomie du langage par rapport à l’expressionhumaine.Conjointement, puisque Jousse refuse d’envisager l’hypothèse des communautésrédactrices dans l’élaboration de l’Evangile, il est obligé de faire pareil avec les autressujets qu’il traite à partir de son centre biblique. Dans les milieux et les pratiquesoralistes et gestualistes, l’aspect communautaire disparait : il n’y a plus qu’un auditoirepassif, fantomatique, qui reçoit des récitations de la part de récitateurs qui ressemblentà des automates, à des distributeurs automatiques de formules traditionnelles qu’il n’y aplus qu’à répéter et à transmettre de la main à la main – tout cela « pour aboutir à unbeau livre », dirait Paul Valéry, qui reproduirait le scénario mimo-oraliste formulaire des« Origines ». Un livre donc, mais pas un écrit : seulement un oral gestué, graphé bienplus tard.



p. 6

Si Jousse avait placé des affects dans son Style Oral, il aurait dû explorerl’hypothèse de la créativité des récitateurs, comme celle des communautéscompositrices ne serait-ce que par la demande jouant sur l’offre. C’eût aurait étécontraire à ce qu’il voulait démontrer : l’efficacité intégrale d’un système techniqued’enregistrement et de retransmission, un peu comme le cinéma documentaire, maisavec des hommes-camera et des hommes-micro, au service de la défense de sa cause.Enfin, pour que sa thèse soit acceptable pour la Bible, il fallait qu’elle soit valide pourtout autre milieu qu’elle, d’où l’intérêt de naturaliser les procédés techniques desrécitateurs sous le nom de « psychologie » - la naturalité assurant l’universalité. En effet,son livre est un livre militant à double titre : pour l’authenticité de l’Evangile, je l’ai déjàsignalé, mais aussi pour les milieux traditionnels non modernes – je ne dis pas « nonoccidentaux » – oppressés en contexte impérial et colonial et qui ne pouvaient pas êtrecompris, connus et reconnus avec des méthodes inadéquates : des méthodes de styleécrit plaquées sur des communautés de style oral, corporel et manuel. Marcel Jousseporte le fer bien plus sur le problème de la Modernité conquérante, progressiste etracialiste, que sur son cadre impérial puisque le problème existe aussi en France et enEurope. Jousse pointe du doigt la projection de l’anthropologie des Modernes sur desmondes qui ne le sont pas, avec les conséquences méthodologiques qui en découlentdans les études savantes. C’est cet appel à la méthode différentielle qui ressortaujourd’hui dans toute sa pertinence : comment approcher l’Autre afin de comprendreet, si possible, expliquer l’anthropologie de l’Autre qui est aussi une anthropologieAutre ? Ce sera l’enjeu de l’anthropologie du mimisme après la bascule opérée par laprise de conscience du mimisme en Marcel Jousse, à partir de 1931.
2- La bascule opérée par la prise de conscience du mimisme

L’anthropologie du geste est appelée par Jousse « anthropologie du mimisme » ou« mimismologie ». C’est la publication chez Gallimard qui a popularisé le termed’« anthropologie du geste », Jousse préférant insister sur le mimisme, qui est sadécouverte et le point de départ de sa méthode anthropologique que je ne peux pasexposer ici. C’est le modèle à partir duquel il va explorer et expliquer les phénomènesgestuels - modèle d’où découle une démarche : la méthode par le dedans, avec un« outil » principal appelé le laboratoire de prise de conscience. C’est un modèle vivantqui s’élabore en soi, en interaction, en situation qui devient une méthode vivante oùl’anthropos peut se servir des traces laissées en lui par les interactions du cosmos pours’élaborer, à vie et se servir de cette élaboration méthodique pour connaitre tout en seconnaissant lui-même, pour créer, pour s’exprimer globalement et relativementspontanément, pour se comporter et régulariser son comportement. Il s’agit, dans lescours de Jousse, du grand thème du génie, que nous sommes tous potentiellement etde la stylisation du génie en passant par la méthode mimismologique. Cette méthodepersonnelle, intime, se décline ensuite comme méthode de connaissance des cultures etdes individus. Mais cette connaissance de l’Autre, parfois radicalement Autre, impliqueun processus de préparation, de formation de soi, d’auto-formation par le mimisme quiplace l’anthropos en résonance avec le cosmos. En effet, approfondissant le mimisme 26années durant, Jousse explore le potentiel de la résonance anthropologique quireprésente la pré-condition de l’approche et de la compréhension de l’Autre.



p. 7

6 S 31/03/38
8 S 20/12/34

Il se trouve que le Jousse de 1925, celui du Style Oral, était encore loin del’anthropologie du mimisme : il lui manquait, entre autre, la découverte du mimisme.Marcel Jousse s’en explique dans ses cours. Je le cite.
Montrez d’abord des faits purs, et puis après créez des mots, des vocables exacts. Et c’est

tel que vous pouvez regarder, par exemple, le premier travail que j’ai donné en 1925. Vous ne voyez
pas paraître le mot MIMISME. A présent, vous pouvez consulter les travaux des Psychiatres. Ils
m’ont suivi parce que j’ai employé le mot MIMISME, au moment où il était désiré… Et j’ai été assez
heureux de voir par exemple, M. Ombredane mettre comme titre de la partie qui a trait au Langage
dans le traité de M. le Dr. Dumas : « Le Langage, Gesticulation mimique et significative », même pour
ce mot « Gesticulation » qui était tout à fait nouveau comme mécanisme fondamental, on s’était
récrié : « Mais il ne faut pas employer ce mot-là, cela ne se dit pas ! Gesticulation ? Quelqu’un qui
gesticule c’est quelqu’un de ridicule. » 6

Dans ce cours de 1938, donné en Sorbonne, Jousse sous-entend qu’il a attendule bon moment pour révéler le mimisme et l’auditeur comprend qu’il l’avait déjà en main.Mais, dans un autre cours, il précise sa pensée :
“Jusqu’à 25 ans, je m’étais surtout orienté vers7 la mécanique céleste et cependant je sentais

que l’Homme était plus inconnu encore que l’univers. Et c’est pour cela que pendant 20 ans, j’ai
essayé d’esquisser ce plan de recherches que j’exposais en 1925 dans les Archives de Philosophie. (…)
Depuis, la ratification a été plus complète encore puisque cet article a été publié dans le grand traité
de M. le Dr. Dumas qui aura dix volumes. Il est dans le tome III sous le titre : « Le Langage,
gesticulation significative, mimique et conventionnelle ». Nous avons donc là — et par les travaux de
deux jeunes spécialistes du Langage, et par l’insertion dans le plus grand traité du monde
actuellement en psychologie — la ratification de cette loi que nous osions à donner… « Le langage
c’est une gesticulation mimique et sémiologique » c’est-à-dire porteuse de sens. Gesticulation
mimique qui peut devenir algébrique, mais qui est fondamentalement mimique. (…) Nous avons
donc la Loi. Nous pouvons l’appliquer avec sécurité, et c’est précisément ce qui me manquait en
1925.8”

Ce que Jousse appelle la «loi», c’est ce qu’il appellera plus tard le problème duproblème auquel j’ajouterai le problème du modèle : c’est le mimisme. Il ne l’avait doncpas en main en 1925 et il n’apparait pas non plus dans les deux mémoires de 1930 et1931. Il en va de même pour le bilatéralisme, comme du laboratoire de prise de conscience(qui apparait en 1951, en Sorbonne). Le mimisme est le produit des cours de MarcelJousse : l’anthropologie du mimisme ne précède pas ses cours, elle en procède ; c’estune anthropologie qui a été élaborée en grande partie en public et en direct.Jousse raconte aussi que sa prise de conscience du bilatéralisme humain asuccédé très rapidement à celle du mimisme et le laboratoire de prise de conscience, siimportant dans sa méthode, viendra encore après. C’est ainsi qu’il fallait chercher àpartir de quel modèle et de quelle démarche le Style Oral de 25 avait été façonné,puisqu’il ne dépendait pas de l’anthropologie du mimisme comme je viens de l’expliquer.



p. 8

II - Le mimisme
1- Comment Jousse découvre-t-il le mimisme ?

On peut se demander comment Jousse en arrive, à partir d’une étude de larécitation, d’un système technique traditionnel imbriqué dans les fonctions biologiquesde l’Homme, à une prise de conscience qui le conduit au pôle inverse – car le mimisme,modèle spontanéiste et vitaliste, est l’inverse de la technique.C’est à partir de 1925 que Jousse commence à étudier et à faire des recherchesdans la psychologie de l’enfant. Il a toujours été curieux du jeu de l’enfant, du fait mêmeque l’enfant joue, mais il n’avait pas pu étudier la question. Dès 1925, une fois sonpremier travail publié, il commence. Il évolue désormais dans le milieu de la psychologiefrançaise grâce à son professeur Pierre Janet, le grand psychologue de cette époque, ouà son amitié avec le docteur Georges Dumas qui publiera le grand Dictionnaire de lapsychologie en 1930 : une référence. Jousse peut lire, discuter et observer ledéveloppement psychologique de l’enfant. Il modélise ses gestes spontanés depuis lepremier sourire de l’enfant et de sa mère à la naissance, jusqu’à ses expressionsmétaphoriques spontanées à l’âge de 4 ou 5 ans. Il étudie aussi les dessins d’enfant danslesquels il trace les indices de l’expression spontané enfantine, avant que le social ne luiimpose un langage normé. Cette phase de modélisation de l’expression spontané chezl’enfant l’amène progressivement au mimisme à partir de 1931.Le mimisme s’appuie sur la spontanéité expressive et significative de l’enfant ;l’anthropologie du mimisme, dans sa dimension d’auto-formation, propose de ne pasrompre avec l’enfant, mais d’utiliser le jeu et le rejeu spontanés présents dans l’humain,enfant comme adulte, afin de se connaitre et de comprendre les réactions de l’Autre,afin d’entrer en résonance avec les interactions de l’univers et de les exprimer d’unemanière toute personnelle - afin d’entrer en résonance avec le mimisme des autresindividus, ce que l’enfant fait spontanément, mais ce que l’adulte a désappris à laisserfaire en lui.
2 – la formulation de la loi

Jousse formulera ce qu’il appelle la loi : l’anthropos est un animalpropositionnellement mimeur et intelligeur : c’est-à-dire qu’il reçoit les interactions del’univers, interactions humaines comme non humaines, il en garde la trace mnésiqueappelée mimème et ces mimèmes jouent en nous, ils sont dynamiques et ne demandentqu’à s’exprimer. Nous ne connaissons de l’Autre – l’Autre de l’humain, l’Autre del’univers ou encore l’Autre de la divinité – que ce que nous avons d’abord pris en nousen provenance de l’Autre. Jousse utilise un terme compliqué : l’intussusception – termeabsent de son travail des années 20 – qui signifie « prendre à l’intérieur de soi ». Ce quenous avons pris en nous peut être pris en conscience et exprimé, de manièremultimodale, c’est-à-dire à travers tous les canaux de l’expression anthropologique et àtravers un comportement significatif. Jousse affirme qu’on ne peut connaitre que nosgestes - l’intériorité humaine, l’intime, nous étant inaccessible. C’est donc par le biais del’expression et du comportement que Jousse aborde le problème de la connaissance del’anthropos : la connaissance d’un humain et du milieu ambiant, par un autre humain.
3- Deux modèles, deux démarches



p. 9

Nous nous retrouvons donc, dans les cours de Marcel Jousse, avec deux modèleset deux démarches, appuyées sur ce que Jousse appelle deux « lois » :- la loi de Ribot sur la reviviscence qui, privée des affects dans la psychologiejoussienne, ouvre la voie au modèle technique et à la démarche mécaniste,- puis la loi Jousse qui stipule que l’enfant joue et rejoue spontanément lesactions de l’univers et que c’est par le mimisme - qui est mimage en écho et en miroirdes interactions intussusceptionnées - qu’il élabore ses premières connaissances, maisaussi son expression multimodale spontanée.L’anthropologie du mimisme s’appuie sur l’enfant, car Jousse voit dans le jeuspontané de l’enfant, dans ses métaphores et son utilisation de l’analogie, sans que lasociété le lui ai enseigné, le lieu de l’objectivation du mimisme et donc la possibilitéd’une science de l’expression multimodale significative, distincte du langage social.
4- deux projets

Ces deux modèles sont liés à deux projets : celui que j’ai expliqué au débutconcernant le Style Oral de 1925 et le nouveau, rendu possible par le mimisme quiouvre l’espace de l’exploration de tous nos gestes spontanés, non codifiés, nontechniques et la plupart de temps non vus, d’où importance d’aiguiser son attention etde se servir du quotidien comme d’un grand laboratoire de prise de consciencegestuelle.Nous avons alors deux objets : la publication de 1925 et les cours anthropologiedu mimisme, deux projets (je les ai expliqué) et deux sujets - le premier conduisant à latechnique afin de rendre le style oral concurrentiel face au style écrit en démontrant sonefficacité en terme de mémorisation et de récitation, en termes d’enregistrements et deretransmission des faits. Jousse défend que la parole et le geste sont des documentshistoriques au même titre que l’écrit et parfois mieux que lui ; et le deuxième projet, issudu mimisme, consiste à créer, au milieu de Paris et d’une société dont Jousse prétendqu’elle n’a pas de rapport au geste, un écosystème favorable à la connaissance gestuellegrâce à ses cours pratiques de prise de conscience gestuelle : amener à la prise deconscience gestuelle d’abord et créer ainsi les conditions de possibilités d’une sciencede gestes.
III - L’unification par le mimisme

1- Le dilemme et l’enjeu

J’ai deux sujets, deux objets et deux projets : j’ai donc deux “produits” qui ne seressemblent pas. Jousse ne veut pas trancher et oscille entre l’un et l’autre durant sescours. Lorsqu’il aborde la tradition de Style oral, il recoure à la même démarche quecelle de 1925 ; lorsqu’il aborde, entre autre, l’élaboration de la connaissance et del’expression anthropologique, ou les sciences du comportement, il utilise le mimisme.Toutefois, ce n’est pas satisfaisant pour lui : il faut que tout tienne, que tout soituni et ce d’autant plus que Jousse n’utilise pas de support externe pour sa mémoire etson oralité - pas d’écriture, pas d’écran. Alors, pour que tout tienne dans sa bibliothèque



p. 10

intérieure immense, il faut que tout découle du mimisme qu’il qualifie de “loi”, parce quechez Jousse une loi est un outil de classement. Or, Jousse doit bien classer tout ce qu’ildoit porter à la fois de tête et dans ses gestes ; Jousse se voit comme un druide enSorbonne, un gestualiste-oraliste ayant refusé le style écrit des Modernes. Mais lemimisme qui est au fondement de sa nouvelle anthropologie l’entraine aussi sur dessujets qui sont parfois bien éloignés de son travail des années 20, à l’époque oùl’anthropologie du mimisme n’existait pas, à l’époque où Jousse n’était pas professeur,n’avait pas prévu de l’être et ne savait pas qu’il le serait un jour ; cet accès inespéré auprofessorat changera beaucoup de choses dans la vie de Marcel Jousse. Il crée saméthode en public et en direct sur son estrade, en fonction de la contrainte que je viensindiquer et en fonction d’une seconde : il doit développer une anthropologie sansinstrumentation, contrairement à la phonétique expérimentale de son premier maître,l’Abbé Rousselot. Cela explique aussi son attachement à la technique et à l’outilanthropologique car Jousse, enseignant une anthropologie en quelque sorte “ à mainnue”, doit utiliser tout ce qu’il porte en lui comme un outillage professoral, pédagogiqueet scientifique. Le rapport au mimisme ne pouvait pas suffire, il lui fallait ce rapport à latechnique, malgré la contradiction entre les deux tendances.Jousse, de toutes façons, ne peut pas tout reprendre à zéro et tout refondre enfonction du mimisme. Il s’est fait connaitre sur un sujet et un objet - le Style Oral de1925. Le projet de l’époque, lui, n’a pas été retenu. Jousse se retrouva seul dans sadéfense anti-moderniste de l’authenticité de l’Evangile tout comme dans le formulismeintégral qui la soutient et sans lequel, pensait-il, sa démonstration ne serait pas possible.Alors, dans le décours de ses conférences, Jousse va tenter de résoudre la dualité quitraverse son enseignement en arrimant l’ancien au nouveau, donc le style oral rythmiqueet mnémo-technique au mimisme. Pour y parvenir, il fait comme aux échecs : il roque.
2- Le roque

En effet, la synthèse est impossible. Elle n’aura d’ailleurs pas lieu : deux modèlesne se synthétisent pas et les deux démarches en présence ne se recoupent pas - ellestendent vers deux directions opposées car le mimisme est l’inverse du technicisme.Marcel Jousse veut mimismer son style oral de même qu’il doit placer son bilatéralismeen amont des récitations formulaires parallèles balancées de son Style Oral de 1925.Pour y parvenir, il roque : il inverse les positions de l’ancien et du nouveau afin que lenouveau - le mimisme - se retrouve en amont, intellectuellement, du style oral qui seretrouve alors en aval, succédant au mimisme et se laissant irriguer par lui. Jousse veutemmancher l’outil au geste (selon son expression), et donc le style oral au mimisme.Ça ne marche que si l’on y consent car, à partir du moment où le modèle ancienet sa démarche restent inchangés, l’écoulement du mimisme dans le système techniquede la tradition de style oral n’est qu’une communication qui ne correspond pas à lastructuration de l’œuvre joussienne qui conserve ses deux rails parallèles sur lesquelsJousse aura vécu et enseigné à partir de 1931.
3- Le problème autobiographique et bibliographique

En revanche, ce roque que Jousse pratique dans ses cours ouvre un nouveauproblème : Marcel Jousse se servant de ses biographèmes pour appuyer ses



p. 11

enseignements, il doit aussi roquer dans son autobiographie gestuelle et intellectuelleque représentent ses cours d’anthropologie. En effet, Marcel Jousse n’enseigne pasl’anthropologie du geste, il enseigne l’auto-anthropologie de ses propres gestes pris enconscience, puis en intelligence et transformés en connaissance : il s’enseigne lui-mêmeafin de laisser transparaitre le mimisme à travers lui et pour susciter une résonance enson auditoire. Les problèmes signalés précédemment rejaillissent directement sur cetteméthode d’enseignement expérientiel.Si on se laisse prendre au jeu du narratif joussien, on pourrait croire que MarcelJousse a découvert le mimisme au bord de la mare au canard de son enfance. Or, il ditlui-même que ce ne fut pas le cas et qu’il lui est difficile de tracer l’historique de sesprises de conscience, déjouant ainsi la représentation qu’il a tendance à donner de lui-même sur scène. Mais ces mises au point de la part du professeur Jousse sont plutôtrares et le mouvement de fond qui se dégage de ses cours, c’est la tentative d’unifiertout son travail sous la bannière du mimisme, quitte à passer sur certains problèmessignalés dans mon analyse.L’unification pose aussi un problème bibliographique. Marcel Jousse, organisantlui-même sa bibliographie dans ce qu’il appelle un ordre pédagogique, place le Style Oralde 1925 dernier de la liste alors qu’il fut son premier ouvrage ; son mémoire sur LesRabbis d’Israël de 1930 est placé avant-dernier de la liste alors qu’il est sa secondepublication, etc. Cet ordre pédagogique représente le plus bel exemple de ce roque quiconduit à l’inversion de sa bibliographie réelle, c’est-à-dire historique et chronologique.Ce classement bibliographique unifiant, traduit ce que Jousse fait dans ses cours aumoyen du mimisme, créant un problème supplémentaire quant à sa biographie gestuelleet intellectuelle déjà difficile à établir par ailleurs. Marcel Jousse relie, au sens de relire,sa vie en fonction du mimisme et il relie, au sens de relier, ses cours traitants de sujetstrès variés, au moyen du mimisme. Il en va de ce qu’il appelle : sa cohérence par lededans.
Bilan, ouverture, perspective

J’ai donné quelques unes des explications fondamentales au sujet del’anthropologie de Marcel Jousse. Je terminerai cet exposé en l’ouvrant brièvement versles études sur l’oralisme après Jousse et aujourd’hui.En 1960, un an avant la mort de Jousse, parait “The singer of tales” - le conteurd’histoires - d’Albert Lord, un livre qui obtient un succès certain et ouvre, de manièredécisive, le champs des études orales universitaires. Il s’appuie sur les travaux de MilmanParis, son professeur disparu prématurément, qui était un chercheur Américain, venu àParis à la fin des années 20 pour passer ses deux thèses de doctorats. Jousse l’a bienconnu et l’a aidé dans son travail de recherche. Le duo Milman Paris et Albert Lord estreconnu aujourd’hui, par la postérité académique, comme les pionniers des étudesorales. Pourtant, la thèse orale-formulaire, de son vrai nom, qu’ils ont portée, fut celle deMarcel Jousse qui la défendait par une démarche différente ; Paris et Lord ne sont pasjoussiens et personne ne le sera. Mais, dans les années 1923-1924, Antoine Meillet, legrand linguiste de l’époque et Marcel Jousse sont déjà en train de discuter ensemble decette thèse : Homère est-il totalement ou en partie formulaire” et est-ce la preuve de latrace de l’oralité dans cet écrit ancien (pour Jousse, cela ne fait aucun doute)?Paris et Lord n’ont pas donc pas découvert les traces de l’oralité homérique, maisils ont fait école alors que Jousse a été oublié et que Meillet n’est pas strictement



p. 12

associé à la théorie orale-formulaire puisque son oeuvre déborde largement ce débat. Atravers ce terrain homérique qui marque les origines de la discipline, l’oralité est enfinétudiée. En quelques sortes, elle retrouve la valeur que le monde de l‘écriture lui avaitdéniée et c’était un des objectifs de la publication de Marcel Jousse en 1925 :provoquer un changement de regard social et scientifique sur le geste et l’oralité. Onpeut aussi dire que le formulisme de Marcel Jousse connait une postérité par ce biais,car c’est bien cela qui fut au centre du débat et non pas simplement l’“oralité”.Les oralistes universitaires actuels ne suivent que partiellement la voie de leursainés. Par exemple, l’improvisation est désormais valorisée alors que Jousse n’en voulaitpas à cause de ses implications dans l’élaboration orale des Evangiles. L’aspectsociologique est aussi venu en renfort : le conteur n’est pas seul et la dynamiquecommunautaire a autant de poids dans la balance que la performance du compositeuret/ou du récitateur.Enfin, je note le développement d’un mouvement littéraire significatif, issu desCaraïbes et d’abord des écrivains et savants haïtiens, qui consiste à transcrire les contesoraux par écrit. Ainsi, ce mouvement a eu à problématiser un problème que Jousse avaitsoulevé en premier : celui de la rythmo-typographie du style oral dès qu’on essaie de lerendre à l’écrit. Il y a, actuellement, autant de solutions typographiques qu’il y a deconteurs et d’écrivains, ce qui est logique.Les contes et les légendes sont absents de l’oeuvre de Marcel Jousse. Je lesignale encore une fois : Jousse passe à coté d’une anthropologie du récit. Mesclarifications expliquent pourquoi. Il sera intéressant, à l’avenir, d’articuler ce grandchamp d’étude du récit, traditionnel ou pas, récit oral, gestuel, écrit, ou encorescénographié (ou pas) avec l’anthropologie de Jousse, ce qui la complétera et laperfectionnera en retour. Pour y parvenir, il faudra se tourner résolument vers lemimisme sans reprendre pour soi le problème des deux modèles qui a pris Jousse entenaille.Le mimisme, en tant que démarche, est adaptable et ajustable, ce que ne fut passon Style Oral de 1925 ; le mimisme est capable de faire alliance et il est apte à com-prendre la variété des styles et des formes d’expression, indépendamment de certainesclassifications joussiennes, qui lui étaient nécessaires à cause des contraintes que j’aiindiquées, mais qui ne le sont pas forcément en dehors de lui. La part de subjectivité quigarde en elle l’empreinte du réel objectif fut parfaitement assumée par Marcel Jousse àune époque où régnait encore le positivisme. Lucide, Jousse savait qu’après lui, sesélèves devraient créer leur méthode et leur science à son exemple - c’est-à-dire enfonction de leur propre mimisme, à chacun d’entre eux. “Il y a autant d’anthropologie dugeste qu’il y a d’individus en face de moi”, lance Marcel Jousse à son auditoire.Ce n’est pas une tâche facile, mais c’est une voie originale qui mérite d’êtretentée. J’ai tenu à éclairer quelques problèmes existant dans la méthode et l’oeuvre duprofesseur Marcel Jousse à l’adresse de ceux qui s’engageraient dans cette étude.


