Colloque international et interdisciplinaire

Le Style Oral de Marcel Jousse, cent ans apres

organisé par l'Association Marcel Jousse

Samedi 22 mars 2025
de gh a 18h, au college des Bernardins (Paris)
et en visioconférence

Les présentations sont disponibles a cette adresse :
https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/



https://www.marceljousse.com/presentations-colloque-2025/

Collogue Le Style Oral de Marcel Jousse, 100 ans apres.
22 mars 2025. Bernardins. Paris

Titus Jacquignon

Le probleme des deux modeles dans ['anthropologie joussienne. De la publication du Style
Oral (1925) aux cours d'anthropologie du geste (1931-1957) : continuités et changements
au sein de I'ceuvre de Marcel Jousse.

Introduction

Marcel Jousse commenca a étre connu et reconnu dans les milieux scientifiqgue et
littéraire apres la publication de son Style Oral en 1925, plus précisément, apres que
Frédéric Lefevre, fondateur des Nouvelles Littéraires et I'académicien Henri Brémond
aient repéré le livre et gu'ils aient manifesté leur intérét pour les propositions exposées
par Jousse ; ils firent alors une publicité inespérée pour sa publication qui, de par son
caractere technigue et original, aurait pu passer totalement inapercue. Cette
reconnaissance littéraire et savante a contribué a ce que Jousse puisse devenir
professeur d'anthropologie en Sorbonne, a partir de 1931 puis, I'année suivante, a
'Ecole d’Anthropologie de Paris et a I'Ecole Pratique des Hautes Etudes.

Jousse, dans ces années 1926/1931, a éte interviewe et invité a donner des
conférences en France et a I'étranger : il a droit a quelques articles dans les journaux.

Apres cela, Jousse enseigne et n'est plus médiatisé, c'est-a-dire que son
anthropologie du geste et du rythme, contrairement au Style Oral, ne connaitra pas
d'autre exposition que I'enseignement oral du professeur. Jousse et son anthropologie
deviennent quelgue chose « dont on parle »,  Paris ou a l'international - autant dire un
phénomene oral aussi bien a sa source, gu'a sa réception sociale.

Un deuxieme moment de reconnaissance et de réception écrite interviendra bien
apres sa mort, avec les publications gui existent aujourd’hui aux Editions Gallimard sous
le nom d'Anthropologie du Geste. Ce fitre supplantera le Style Oral, pourtant réédité en
1981 et en 2021. Marcel Jousse devint I'nomme de I'anthropologie du geste (ce qui est
juste), mais en oubliant 'nomme du Style Oral. Pourtant, Marcel Jousse est les deux :
I'homme du Style Oral qui est son seul livre et I'homme des cours d'anthropologie du
mimisme, des cours donnés en style oral, c'est-a-dire de conception oraliste, non écrite.
Ses cours relevent quasiment du champ de l'oraliture : ils correspondent, conformément
a la volonté de Jousse, a une production orale et gestuelle qui ne procede pas de
'expression écrite, ni du monde du livre, mais qui révelent par eux-mémes les problemes
spécifiques a I'expression orale et a la mémoire quand celle-ci n'a pas recourt a un
support externe, en l'occurrence le livre et I'écrit, ou méme I'écran.

Ses 26 années d'enseignement ont été heureusement sténographiées sur le vif
par les employées de la Sorbonne et sont disponibles aujourd’hui numériquement
aupres de I'Association. Marcel Jousse sait que sa parole est capturée en direct, ce qui
relativise un peu son exercice de styliste oraliste, puisqu'il voit sa parole typographiée en
méme temps qu'il I'énonce. Mais c’est ainsi que les cours de mimismologie de Marcel
Jousse, toujours inédits, ont survécu a la contrainte que Jousse s'était lui-méme
donnée : vivre son enseignement : vivre et enseigner comme un druide, ou presque, au
milieu du monde moderne.

p. 1




Le Style Oral de 1925, puis les cours d'anthropologie donnés de 1931 & 1957,
sont différents quant au fond et a la matiere : un livre au sujet de 'oralité et du geste
d'un coté, et un enseignement oral et gestuel non écrit de l'autre qui aborde certes les
question relevant de la tradition de style oral, mais aussi, cette fois-ci sous I'impulsion du
mimisme, I'élaboration du savant, de I'artiste, du découvreur et du génie, le style
anthropologique vivant, le paysage, I'histoire et la Préhistoire, ou encore, en résonance
avec l'actualité, I'élaboration des cultures et des civilisations, la colonisation, la guerre, la
résistance, etc. - tout cela en utilisant un biais gestuel vivant et un modele nouveau, dont
Jousse ne disposait pas en 1925 : le mimisme. Donc, différences quant aux sujets
traités, mais surtout quant au modele et a la démarche qui permettent a Jousse de les
traiter. C'est I'objet de mon exposeé.

I- La these et livre et ses implications
1- Pourquoi le Style Oral

Le Style Oral de 1925, c'est d’abord une these : celle de I'élaboration orale
gestuée, de I'Evangile avant sa mise par écrit tardive qui reproduirait la structuralité de
son oralité originelle.

I s'agit d'une these de défense de I'authenticité de I'Evangile, tel que Jousse concoit ce
probléme, & savoir : si I'Evangile ne rapporte pas ce qui s'est passé autant que les
paroles de léshoua - Jésus en araméen - il devient inauthentique et la foi est vaine.
C'est une position qu'il gardera toute sa vie.

Jousse a fait ses armes sur le dossier homérique. C'est I'épogue de la discussion autour
des formules homérigues, en particulier de 'emploi de I'épithete chez Homere. Je ne
rentre pas dans les détails. Mais c'est dans ce contexte que Jousse amene sa these
formulaire intégrale : Homere - I'lliade et 'Odyssée , serait composé entierement de
formules-types qui existaient, portées a I'oral par les Aédes grecs, avant que celles-ci
soient transposées a I'écrit. Le fait que tout soit formulaire permet d'avancer la these
oraliste qui en découle, car la formule est un aide-mémoire a l'oral et le signe qu'il ne
s'agirait pas d'un livre de style écrit, c’'est-a-dire composé par écrit comme nos romans,
comme notre littérature. Si la these est recue pour Homere - et Meillet, le grand
linguiste de cette époque, entend les arguments de Marcel Jousse - Jousse pense gu'il
suffit ensuite de passer a la Bible en lui appliquant le méme postulat oraliste formulaire
intégral. Bref, la Bible, pas seulement I'Evangile, serait faite entierement de formules
mises par écrit tardivement, ayant circulé a I'oral durant des siecles dans la bouche et
dans les mains des récitateurs. Jousse étudie ainsi les formules paralleles dans la Bible,
antithétiques ou synonymiques, qui lui donnent la confirmation qu'il serait bien face a un
systeme oral et gestuel décalgué (c’'est son terme) par écrit.

Il se retrouva seul sur cette these maximaliste qui I'entrainait loin du substrat
araméen dans I'Evangile et plus loin encore des ipsissima verba de Jésus, et encore plus
loin encore de I'épithete homérique puisque tout était formule orale-gestuelle et, de ce
fait, tout était « authentique », c’est-a-dire factuel, grace au recours et au détour par la
tradition de style oral qui garantissait I'enregistrement des faits, des gestes et des paroles
in vivo par des professionnels de la récitation et leur retransmission exacte de génération
en genéeration.

Je cite Marcel Jousse - toutes mes citations seront tirées de ses cours :




Reconnaissons que nous ne sommes pas étrangers aux questions du style homérique puisque
nous avons pratiquement ressuscité Homére comme nous essayons de ressusciter Iéshoua, au nom des
lois du Style oral?

Jésus n’a pas écrit et c’est précisément parce qu’il était paysan galiléen qu’il n’a pas écrit. Alors
on a voulu l'étudier a coup d’écriture au lieu de se placer dans son milieu paysan et sa pédagogie de
style oral. C’est absolument effarant de voir comment on explique la genése des soi-disant discours de
Jésus dans S* Jean. On en arrive a cette conclusion : c’est que 'Evangile a été fait par d’autres. Dans
notre milieu, enseigner c’est écrire. Si vous n’écrivez pas, il est impossible de prouver I'authenticité de
votre enseignement et de prouver que vous avez une valeur quelconque. Que fallait-il montrer ? Qu’on
peut étre un parfait enseigneur et avoir une autorité perdurable sur des enseignés. Voila le rythmo-
catéchiste, de style oral. Et c’est pour cela que nous avons publié notre premier ouvrage sur Le Style
Oral rythmique et mnémotechnique chez les Verbo-moteurs. 2

Toute notre Civilisation, actuellement, est singuliérement diminuée et peut-étre en voie de
disparaitre, toute notre civilisation repose sur le fait « Est-ce que Jésus est une réalité ? Est-ce que Jésus
est mythe ? (...) Je vais donc vous montrer mon triple outil que vous connaissez déja mais que je veux
vous montrer encastré dans le probleme : Mon Outillage c’est : 1. Le Style manuel, 2. Le Style oral, 3. Le
Style écrit, mais analysé par un paysan qui a pris conscience de ce qui s’est passé autour de lui et dont
personne ne prenait conscience, ni parmi les paysans, ni parmi les universitaires.>

C’est un essai pour faire comprend a notre milieu qui ne jure que par I’écrit, ce que
c’est qu’'une pédagogie vivante et traditionnelle. C’était celle de Iéshoua. C’était celle des
Druides. C’était celle et c’est encore traditionnellement celle des Finnois. (...) Car notre
civilisation est toute basée sur I'Evangile. S’il n’est pas authentique, que nous reste-t-il ?*

Le Style Oral, en tant que livre, s'attache donc a étudier les mécanismes d'un
systeme technigue constitué de procéde technigues de meémorisation, de remémoration
et de récitation, ce que Jousse appelle la psychologie de la récitation, au sein d'une
these de défense de I'authenticité de I'Evangile dans le contexte de la crise du
Modernisme que Jousse veut résoudre en utilisant cette approche. De |3, le style oral en
tant qu'expression joussienne et en tant que programme de recherche. Jousse dira
toujours que cette publication n'étant qu'un plan de recherches futures faisant appel au
croisement de disciplines variées. Jousse donne sa « déefinition » du style oral dans ses
cours. Je cite :

Est style oral ce qui est formulaire ce qui est traditionnellement formulaire, ce qui est
rythmo-balancé, ce qui est rythmo-psalmodié. Or, vous ne trouvez pas cela dans Péguy.°

Mais 10 ans plus tard, lorsqu'il sera professeur d'anthropologie, il récusera cette
formule de style oral au profit de tradition de style oral, ou méme de style global, c'est-a-
dire qu'il défend I'existence d'un systeme technigue - rythmique et mnémotechnique -
qui est la tradition, utilisant des mécanismes psycho-physiologiques « naturels » de la
meémoire et de I'expression, mécanismes « remarqués » par les Anciens - c'est le verbe
qu'il utilise plusieurs fois dans son livre de 1925 - et systématisés, technicisés au service

1 EA 01/03/43
2EA 29/03/43
3EA 17/01/44
4 EA 19/03/45
> EA 02/02/48




de l'enregistrement des faits et de la transmission. La tradition de Style global, dont l'oral
est une des spécifications est la these de la possibilité de I'enregistrement et de la
rediffusion des faits - de la factualité historique - par des moyens « naturels »,
requalifiés d'«anthropologiques» dans ses cours, que sont : le corps, le geste, le rythme,
la parole, le rythme, la formule, etc. Ces moyens sont des mécanismes naturels
remarqués par I'anthropos puis systématisés et codifiés en technique traditionnelle.
Jousse, en effet, ne s'intéresse pas a ce qu'on appelle l'oralité, ni méme a la tradition
orale : il pense que ces termes ne menent a rien, c'est-a-dire a aucune structuralité, mais
il propose une approche de la tradition de style oral qui maitrise des outils et des
mécanismes anthropologiques a des fins d'enregistrement et de transmission.

Grace a cette maitrise des outils et des mécanismes dits « naturels », on peut
soutenir 'authenticité de ce qui est, non pas écrit, mais passé de l'oral et du geste a
I'écrit, méthodiquement et structuralement, dans la Bible, dans Homere et, en général,
dans tout livre ancien qui ne correspondrait pas a du style écrit. Dans le style écrit, on
ne retrouve pas tous ces procedeés techniques qui doivent servir a porter par soi-méme
'enregistrement des faits anciens.

Marcel Jousse n'envisage pas I'oralisation des écrits qui explique, par I'entrée
inverse, que I'on retrouve dans une écriture et un livre le préformatage de 'oralité ou
méme de la gestualité en aval de la production écrite. Apres tout, I'Evangile est aussi un
évangéliaire : c'est un livre qui sait gu'il sera liturgisé, donc oralisé et gestualisé
rituellement. Jousse, qui est prétre, passe étonnement a cote de la problématisation de
'éléement liturgique des la science de conception du codex biblique : il nous reste quatre
codex tardo-antiques (des Ve et Ve siecles) comportant, en grec, toute la Bible, Ancien
et Nouveau Testament : ce sont des livres liturgiques. Le fait qu'ils aient été peu utilisés
au profit d'autres manuscrits aura contribué a leur conservation.

Enfin, du fait de 'omniprésence de la formule dans le travail de Jousse, il passe a coté
du récit : il n'y a pas, ni dans le Style Oral de 1925, ni dans ses cours a partir de la
décennie suivante, d'anthropologie du récit dans I'anthropologie du geste de Marcel
Jousse.

1- Comment le Style Oral?

Le Style Oral de 1925, c'est donc une these qui dispose de points d'appui - des
sous-theses et des arguments tirés de la lecture des 300 auteurs cités. La these en elle-
méme - these de défense, comme celle d'un avocat, contre les assauts de la méthode
historico-critiqgue que Jousse refuse et récuse -, avec ses sous-theses et ses arguments
forment autant de pistes de recherche proposées par Marcel Jousse. Ce sont les sous-
theses et les arguments qui ont finalement survécu a la thése principale, anti-
moderniste, de la défense de I'authenticité de I'Evangile et en particulier, la
multimodalité de I'expression humaine - 'Homme s’exprimant avec son corps, ses
gestes, sa parole et avec ses rythmes - ou encore l'existence de ce que Jousse appelle
des Styles, c'est-a-dire de manieres différentes de connaitre, de comprendre, de
s'exprimer selon que 'on soit modelé par le style écrit et le monde du livre, ou selon
qu'on vy soit étranger et que le geste et 'oral seuls président a I'élaboration de nos
connaissances, de notre mémoire, de notre expression.

Parce que Jousse s'est retrouvé seul sur sa these centrale et parce que son
travail reste tres largement méconnu, ses sous-theses au service de la these deviennent




aujourd’hui, & I'heure de sa redécouverte, des theses a part entieres, découplées du
projet originel de Marcel Jousse.

Au centre de son ouvrage, apparait la clé de voUte de son raisonnement : la
reviviscence, notion empruntée aux travaux du grand psychologue Théodule Ribot. Je
cite Jousse citant Ribot dans le Style Oral : « La [revivification] possible d'une [réception] est,
géenéralement, en raison directe de sa complexité et des éléements moteurs qu'elle contient »
(RiBoT : C, 25).

Mais, ce que cette phrase extraite d'une ceuvre ne dit pas, ou ne fait que sous-
entendre, c'est que la reviviscence de Ribot porte sur les affects au moyen de la
motricité. Plus simplement encore : il s'agit de la psychologie des traitements post-
traumatiques dont Ribot est un des pionniers. Ribot constate et énonce une regle de
comportement psychologique : lorsqu'un sujet est placé dans une situation qui Iui
rappelle son trauma, il rejoue la scene, ou encore on peut lui faire rejouer la scene afin
de ramener le souvenir traumatique dans le cadre d’'une prise en charge thérapeutique.
La reviviscence porte donc sur une certaine catégorie de souvenirs : les traumatismes et
surtout elle n'existe pas sans I'émotion et c'est justement ce que Marcel Jousse ne
reprend pas de Théodule Ribot ce qui explique le coté mécaniste de la these joussienne.

Il n'y a pas d'affects, ni dans le Style Oral de 1925, ni dans I'anthropologie du
geste la décennie suivante - pas de sentiment, pas d'émotion, ni amour, ni haine, ni
besoin de I'autre, ni désir ni plaisir, rien. En quoi est-ce encore une psychologie, méme
du geste, méme du rythme ? Et qu'est que le corps joussien privé d'affects - c’est-a-dire
sans chair ? Ce gu’en fait Marcel Jousse dans son Style Oral : un systéme technique - la
tradition - procédant d'un modele technique de mémorisation et de retransmission et
utilisant une démarche mécaniste de récitation avec des récitateurs maniant des
procédés techniques - des outils qualifiés de « naturels » par Jousse, parce qu'il ne s'agit
pas de 'outil lithique - et des mécanismes qualifiés de « psycho-physiologiques » parce
qu'ils existeraient déja dans le corps humain et que 'Homme n'avait plus qu'a les
« remarquer » — verbe redondant dans le Style Oral - et puis a les systématiser.

Ce faisant, Jousse ne voit pas gu'il pose, au coeur de sa these, une thése en-deca, une
hypo-these en ce sens-1a : celle de la naturalité de la technique ; il la voit d'autant moins
que personne ne lui posera jamais de questions. Mais biologiser des technigues de
récitations, ce n'est pas démontrer, c'est postuler et c’est créer un probleme nouveau
que Jousse ne problématisera pas.

Jamais, ni dans le Style Oral, ni dans les cours d'anthropologie du geste, Jousse ne
voudra envisager I'autonomie de la technique par rapport a I'anthropos et son influence
rétroactive sur lui, ni, d'ailleurs, 'autonomie du langage par rapport a I'expression
humaine.

Conjointement, puisque Jousse refuse d'envisager I'nypothese des communautés
rédactrices dans I'¢laboration de I'Evangile, il est obligé de faire pareil avec les autres
sujets qu'il traite a partir de son centre biblique. Dans les milieux et les pratiques
oralistes et gestualistes, I'aspect communautaire disparait : il n'y a plus qu’un auditoire
passif, fantomatique, qui recoit des récitations de la part de récitateurs qui ressemblent
a des automates, a des distributeurs automatiques de formules traditionnelles gu'il n'y a
plus qu’'a répéter et a transmettre de la main a la main - tout cela « pour aboutir a un
beau livre », dirait Paul Valéry, qui reproduirait le scénario mimo-oraliste formulaire des
« Origines ». Un livre donc, mais pas un écrit : seulement un oral gestué, graphé bien
plus tard.




Si Jousse avait placé des affects dans son Style Oral, Il aurait d( explorer
'hypothese de la créativité des récitateurs, comme celle des communautés
compositrices ne serait-ce que par la demande jouant sur l'offre. C'e(it aurait été
contraire a ce qu'il voulait démontrer : I'efficacité intégrale d'un systeme technique
d'enregistrement et de retransmission, un peu comme le cinéma documentaire, mais
avec des hommes-camera et des hommes-micro, au service de la défense de sa cause.
Enfin, pour gue sa these soit acceptable pour la Bible, il fallait gu'elle soit valide pour
tout autre milieu qu'elle, d'ou l'intérét de naturaliser les procédés techniques des
récitateurs sous le nom de « psychologie » - la naturalité assurant l'universalité. En effet,
son livre est un livre militant a double titre : pour 'authenticité de I'Evangile, je 'ai déja
signalé, mais aussi pour les milieux traditionnels non modernes - je ne dis pas « non
occidentaux » — oppresseés en contexte impérial et colonial et qui ne pouvaient pas étre
compris, connus et reconnus avec des methodes inadéquates : des méthodes de style
écrit plaguées sur des communautés de style oral, corporel et manuel. Marcel Jousse
porte le fer bien plus sur le probleme de la Modernité conquérante, progressiste et
racialiste, que sur son cadre impérial puisque le probleme existe aussi en France et en
Europe. Jousse pointe du doigt la projection de I'anthropologie des Modernes sur des
mondes qui ne le sont pas, avec les conséquences méthodologiques qui en découlent
dans les études savantes. C'est cet appel a la méthode différentielle qui ressort
aujourd’hui dans toute sa pertinence : comment approcher I'’Autre afin de comprendre
et, si possible, expliquer I'anthropologie de I'Autre qui est aussi une anthropologie
Autre ? Ce sera I'enjeu de I'anthropologie du mimisme apres la bascule opérée par la
prise de conscience du mimisme en Marcel Jousse, a partir de 1931.

2- La bascule opérée par la prise de conscience du mimisme

L'anthropologie du geste est appelée par Jousse « anthropologie du mimisme » ou
« mimismologie ». C'est la publication chez Gallimard qui a popularisé le terme
d'« anthropologie du geste », Jousse préférant insister sur le mimisme, qui est sa
découverte et le point de départ de sa meéthode anthropologique que je ne peux pas
exposer ici. C'est le modele & partir duguel il va explorer et expliquer les phénomenes
gestuels - modele d'ou découle une démarche : la méthode par le dedans, avec un
« outil » principal appelé le laboratoire de prise de conscience. C'est un modele vivant
qui s'élabore en soi, en interaction, en situation qui devient une méthode vivante ou
'anthropos peut se servir des traces laissées en lui par les interactions du cosmos pour
s'élaborer, a vie et se servir de cette élaboration méthodigue pour connaitre tout en se
connaissant lui-méme, pour créer, pour s'exprimer globalement et relativement
spontanément, pour se comporter et régulariser son comportement. Il s'agit, dans les
cours de Jousse, du grand theme du génie, que nous sommes tous potentiellement et
de la stylisation du génie en passant par la méthode mimismologique. Cette méthode
personnelle, intime, se décline ensuite comme meéthode de connaissance des cultures et
des individus. Mais cette connaissance de I'Autre, parfois radicalement Autre, implique
un processus de préparation, de formation de soi, d’auto-formation par le mimisme qui
place 'anthropos en résonance avec le cosmos. En effet, approfondissant le mimisme 26
années durant, Jousse explore le potentiel de la résonance anthropologique qui
représente la pré-condition de I'approche et de la compréhension de I'Autre.




Il se trouve que le Jousse de 1925, celui du Style Oral, était encore loin de
'anthropologie du mimisme : il lui manquait, entre autre, la découverte du mimisme.
Marcel Jousse s'en explique dans ses cours. Je le cite.

Montrez d’abord des faits purs, et puis apres créez des mots, des vocables exacts. Et c’est
tel que vous pouvez regarder, par exemple, le premier travail que j’ai donné en 1925. Vous ne voyez
pas paraitre le mot MIMISME. A présent, vous pouvez consulter les travaux des Psychiatres. Ils
m’ont suivi parce que j'ai employé le mot MIMISME, au moment ou il était désiré... Et j'ai été assez
heureux de voir par exemple, M. Ombredane mettre comme titre de la partie qui a trait au Langage
dans le traité de M. le Dr. Dumas : « Le Langage, Gesticulation mimique et significative », méme pour
ce mot « Gesticulation » qui était tout a fait nouveau comme mécanisme fondamental, on s’était
récrié : « Mais il ne faut pas employer ce mot-13, cela ne se dit pas ! Gesticulation ? Quelqu'un qui
gesticule c’est quelqu’un de ridicule. » ¢

Dans ce cours de 1938, donné en Sorbonne, Jousse sous-entend qu'il a attendu
le bon moment pour révéler le mimisme et 'auditeur comprend qu'il I'avait déja en main.
Mais, dans un autre cours, il précise sa pensee :

“Tusqu’a 25 ans, je m’étais surtout orienté vers’ la mécanique céleste et cependant je sentais
que 'Homme était plus inconnu encore que 1'univers. Et c’est pour cela que pendant 20 ans, j'ai
essayé d’esquisser ce plan de recherches que j'exposais en 1925 dans les Archives de Philosophie. (...)
Depuis, la ratification a été plus compléte encore puisque cet article a été publié dans le grand traité
de M. le Dr. Dumas qui aura dix volumes. Il est dans le tome III sous le titre : « Le Langage,
gesticulation significative, mimique et conventionnelle ». Nous avons donc 1a — et par les travaux de
deux jeunes spécialistes du Langage, et par I'insertion dans le plus grand traité du monde
actuellement en psychologie — la ratification de cette loi que nous osions a donner... « Le langage
c’est une gesticulation mimique et sémiologique » c’est-a-dire porteuse de sens. Gesticulation
mimique qui peut devenir algébrique, mais qui est fondamentalement mimique. (...) Nous avons
donc la Loi. Nous pouvons I'appliquer avec sécurité, et c’est précisément ce qui me manquait en
1925.8”

Ce que Jousse appelle la «loi», c'est ce qu'il appellera plus tard le probleme du
probléme auquel j'ajouterai le probleme du modele : c’est le mimisme. Il ne 'avait donc
pas en main en 1925 et il n'apparait pas non plus dans les deux mémoires de 1930 et
19371, Il en va de méme pour le bilatéralisme, comme du laboratoire de prise de conscience
(qui apparait en 1951, en Sorbonne). Le mimisme est le produit des cours de Marcel
Jousse : I'anthropologie du mimisme ne précede pas ses cours, elle en procede ; c'est
une anthropologie qui a été elaborée en grande partie en public et en direct.

Jousse raconte aussi que sa prise de conscience du bilatéralisme humain a
succédé tres rapidement a celle du mimisme et le laboratoire de prise de conscience, si
important dans sa méthode, viendra encore apres. C'est ainsi gu'il fallait chercher a
partir de quel modele et de quelle démarche le Style Oral de 25 avait été faconné,
puisqu’il ne dépendait pas de 'anthropologie du mimisme comme je viens de I'expliquer.

©531/03/38

8520/12/34




Il - Le mimisme
1- Comment Jousse découvre-t-il le mimisme ?

On peut se demander comment Jousse en arrive, a partir d'une étude de la
récitation, d'un systeme technique traditionnel imbriqué dans les fonctions biologiques
de 'Homme, a une prise de conscience qui le conduit au pole inverse - car le mimisme,
modele spontanéiste et vitaliste, est l'inverse de la technique.

C'est a partir de 1925 que Jousse commence a étudier et a faire des recherches
dans la psychologie de I'enfant. I a toujours été curieux du jeu de I'enfant, du fait méme
que I'enfant joue, mais il n'avait pas pu étudier la question. Des 1925, une fois son
premier travail publié, il commence. Il évolue désormais dans le milieu de la psychologie
francaise grace a son professeur Pierre Janet, le grand psychologue de cette époqgue, ou
a son amitié avec le docteur Georges Dumas qui publiera le grand Dictionnaire de la
psychologie en 1930 : une référence. Jousse peut lire, discuter et observer le
développement psychologique de I'enfant. Il modélise ses gestes spontanés depuis le
premier sourire de I'enfant et de sa mere a la naissance, jusgu’a ses expressions
métaphoriques spontanées a I'dge de 4 ou 5 ans. Il étudie aussi les dessins d’enfant dans
lesquels il trace les indices de I'expression spontané enfantine, avant que le social ne Iui
impose un langage normé. Cette phase de modélisation de I'expression spontané chez
'enfant 'amene progressivement au mimisme a partir de 1931.

Le mimisme s'appuie sur la spontanéité expressive et significative de I'enfant ;
'anthropologie du mimisme, dans sa dimension d'auto-formation, propose de ne pas
rompre avec I'enfant, mais d'utiliser le jeu et le rejeu spontanés présents dans 'numain,
enfant comme adulte, afin de se connaitre et de comprendre les réactions de I'Autre,
afin d'entrer en résonance avec les interactions de l'univers et de les exprimer d'une
maniere toute personnelle - afin d’entrer en résonance avec le mimisme des autres
individus, ce que I'enfant fait spontanément, mais ce que I'adulte a désappris a laisser
faire en lui.

2 - |la formulation de la loi

Jousse formulera ce qu'il appelle la loi : I'anthropos est un animal
propositionnellement mimeur et intelligeur : c'est-a-dire qu'il recoit les interactions de
'univers, interactions humaines comme non humaines, il en garde la trace mnésique
appelée mimeme et ces mimemes jouent en nous, ils sont dynamigues et ne demandent
qu'a s'exprimer. Nous ne connaissons de 'Autre - I'Autre de I'humain, I'Autre de
I'univers ou encore I'Autre de la divinité - que ce que nous avons d’abord pris en nous
en provenance de I'Autre. Jousse utilise un terme compliqué : l'intussusception - terme
absent de son travail des années 20 - qui signifie « prendre a l'intérieur de soi ». Ce que
NOUS avons pris en nous peut étre pris en conscience et exprimeé, de maniere
multimodale, c'est-a-dire & travers tous les canaux de I'expression anthropologique et a
travers un comportement significatif. Jousse affirme qu'on ne peut connaitre que nos
gestes - l'intériorité humaine, l'intime, nous étant inaccessible. C'est donc par le biais de
'expression et du comportement que Jousse aborde le probléme de la connaissance de
'anthropos : la connaissance d'un humain et du milieu ambiant, par un autre humain.

3- Deux modeéles, deux démarches




Nous nous retrouvons donc, dans les cours de Marcel Jousse, avec deux modeles
et deux démarches, appuyeées sur ce que Jousse appelle deux « lois » :

- la loi de Ribot sur la reviviscence qui, privee des affects dans la psychologie
joussienne, ouvre la voie au modele technique et a la démarche mécaniste,

- puis la loi Jousse qui stipule que I'enfant joue et rejoue spontanément les
actions de I'univers et que c'est par le mimisme - qui est mimage en écho et en miroir
des interactions intussusceptionnées - qu'il élabore ses premieres connaissances, mais
aussi son expression multimodale spontanée.

L'anthropologie du mimisme s'appuie sur I'enfant, car Jousse voit dans le jeu
spontané de I'enfant, dans ses métaphores et son utilisation de I'analogie, sans que la
société le lui ai enseigné, le lieu de I'objectivation du mimisme et donc la possibilité
d’'une science de I'expression multimodale significative, distincte du langage social.

4- deux projets

el

Ces deux modeles sont liés a deux projets : celui que j'ai explique au debut
concernant le Style Oral de 1925 et le nouveau, rendu possible par le mimisme qui
ouvre I'espace de I'exploration de tous nos gestes spontanés, non codifiés, non
techniques et la plupart de temps non vus, d'ou importance d'aiguiser son attention et
de se servir du quotidien comme d'un grand laboratoire de prise de conscience
gestuelle.

Nous avons alors deux objets : la publication de 1925 et les cours anthropologie
du mimisme, deux projets (je les ai expliqué) et deux sujets - le premier conduisant a la
technique afin de rendre le style oral concurrentiel face au style écrit en demontrant son
efficacité en terme de mémorisation et de récitation, en termes d’enregistrements et de
retransmission des faits. Jousse défend que la parole et le geste sont des documents
historigues au méme titre que I'écrit et parfois mieux que lui ; et le deuxieme projet, issu
du mimisme, consiste a créer, au milieu de Paris et d'une société dont Jousse prétend
qu'elle n'a pas de rapport au geste, un écosysteme favorable a la connaissance gestuelle
grace a ses cours pratigues de prise de conscience gestuelle : amener a la prise de
conscience gestuelle d'abord et créer ainsi les conditions de possibilités d'une science
de gestes.

III - L'unification par le mimisme

1- Le dilemme et I'enjeu

J'ai deux sujets, deux objets et deux projets : j'ai donc deux “produits” qui ne se
ressemblent pas. Jousse ne veut pas trancher et oscille entre I'un et I'autre durant ses
cours. Lorsqu'il aborde la tradition de Style oral, il recoure a la méme démarche que
celle de 1925 ; lorsqu'il aborde, entre autre, I'élaboration de la connaissance et de
'expression anthropologigue, ou les sciences du comportement, il utilise le mimisme.

Toutefois, ce n'est pas satisfaisant pour Iui : il faut que tout tienne, que tout soit
uni et ce d'autant plus que Jousse n'utilise pas de support externe pour sa mémoire et
son oralité - pas d'écriture, pas d'écran. Alors, pour que tout tienne dans sa bibliotheque




intérieure immense, il faut que tout découle du mimisme qu'il qualifie de “loi”, parce que
chez Jousse une loi est un outil de classement. Or, Jousse doit bien classer tout ce qu'il
doit porter a la fois de téte et dans ses gestes ; Jousse se voit comme un druide en
Sorbonne, un gestualiste-oraliste ayant refuse le style écrit des Modernes. Mais le
mimisme qui est au fondement de sa nouvelle anthropologie I'entraine aussi sur des
sujets qui sont parfois bien éloignés de son travail des années 20, a I'époque ou
'anthropologie du mimisme n’existait pas, a I'époque ou Jousse n'était pas professeur,
n'avait pas prévu de I'étre et ne savait pas qu'il le serait un jour ; cet acces inespéré au
professorat changera beaucoup de choses dans la vie de Marcel Jousse. Il crée sa
méthode en public et en direct sur son estrade, en fonction de la contrainte que je viens
indiguer et en fonction d’'une seconde : il doit développer une anthropologie sans
instrumentation, contrairement a la phonétique expérimentale de son premier maitre,
I'’Abbé Rousselot. Cela explique aussi son attachement & la technigue et a I'outll
anthropologique car Jousse, enseignant une anthropologie en quelgue sorte “ a main
nue”, doit utiliser tout ce qu'il porte en lui comme un outillage professoral, pédagogique
et scientifique. Le rapport au mimisme ne pouvait pas suffire, il lui fallait ce rapport a la
technigue, malgré la contradiction entre les deux tendances.

Jousse, de toutes facons, ne peut pas tout reprendre a zéro et tout refondre en
fonction du mimisme. Il s’est fait connaitre sur un sujet et un objet - le Style Oral de
1925. Le projet de I'époque, lui, n'a pas été retenu. Jousse se retrouva seul dans sa
défense anti-moderniste de I'authenticité de I'Evangile tout comme dans le formulisme
intégral qui la soutient et sans lequel, pensait-il, sa démonstration ne serait pas possible.
Alors, dans le décours de ses conférences, Jousse va tenter de résoudre la dualité qui
traverse son enseignement en arrimant I'ancien au nouveau, donc le style oral rythmigue
et mnémo-technique au mimisme. Pour v parvenir, il fait comme aux échecs : il roque.

2- Leroque

En effet, la synthese est impossible. Elle n"aura d'ailleurs pas lieu : deux modeles
ne se synthétisent pas et les deux démarches en présence ne se recoupent pas - elles
tendent vers deux directions opposées car le mimisme est I'inverse du technicisme.
Marcel Jousse veut mimismer son style oral de méme qu'il doit placer son bilatéralisme
en amont des récitations formulaires paralleles balancées de son Style Oral de 1925.
Pour y parvenir, il rogue : il inverse les positions de I'ancien et du nouveau afin que le
nouveau - le mimisme - se retrouve en amont, intellectuellement, du style oral qui se
retrouve alors en aval, succeédant au mimisme et se laissant irriguer par Iui. Jousse veut
emmancher l'outil au geste (selon son expression), et donc le style oral au mimisme.

Ca ne marche que si 'on vy consent car, a partir du moment ou le modele ancien
et sa démarche restent inchangés, I'écoulement du mimisme dans le systeme technique
de la tradition de style oral n'est qu'une communication qui ne correspond pas a la
structuration de I'ceuvre joussienne qui conserve ses deux rails paralleles sur lesquels
Jousse aura vécu et enseigné a partir de 1931.

3- Le probléme autobiographique et bibliographique

En revanche, ce rogue que Jousse pratique dans ses cours ouvre un nouveau
probleme : Marcel Jousse se servant de ses biographemes pour appuyer ses

p. 10




enseignements, il doit aussi roquer dans son autobiographie gestuelle et intellectuelle
que représentent ses cours d'anthropologie. En effet, Marcel Jousse n'enseigne pas
'anthropologie du geste, il enseigne I'auto-anthropologie de ses propres gestes pris en
conscience, puis en intelligence et transformés en connaissance : il s’enseigne lui-méme
afin de laisser transparaitre le mimisme a travers lui et pour susciter une résonance en
son auditoire. Les problemes signalés préecedemment rejaillissent directement sur cette
méthode d’enseignement expérientiel.

Sion se laisse prendre au jeu du narratif joussien, on pourrait croire gue Marcel
Jousse a découvert le mimisme au bord de la mare au canard de son enfance. Or, il dit
lui-méme que ce ne fut pas le cas et qu'il lui est difficile de tracer I'historique de ses
prises de conscience, déjouant ainsi la représentation qu'il a tendance a donner de lui-
méme sur scene. Mais ces mises au point de la part du professeur Jousse sont plutot
rares et le mouvement de fond qui se dégage de ses cours, c'est la tentative d'unifier
tout son travail sous la banniere du mimisme, quitte a passer sur certains problemes
signalés dans mon analyse.

L'unification pose aussi un probleme bibliographique. Marcel Jousse, organisant
lui-méme sa bibliographie dans ce qu'il appelle un ordre pédagogique, place le Style Oral
de 1925 dernier de la liste alors qu'il fut son premier ouvrage ; son mémoire sur Les
Rabbis d'lsraél de 1930 est placé avant-dernier de la liste alors qu'il est sa seconde
publication, etc. Cet ordre pédagogique représente le plus bel exemple de ce roque qui
conduit a l'inversion de sa bibliographie réelle, c’est-a-dire historique et chronologique.
Ce classement bibliographique unifiant, traduit ce que Jousse fait dans ses cours au
moyen du mimisme, créant un probleme supplémentaire quant a sa biographie gestuelle
et intellectuelle déja difficile a établir par ailleurs. Marcel Jousse relie, au sens de relire,
sa vie en fonction du mimisme et il relie, au sens de relier, ses cours traitants de sujets
trés variés, au moyen du mimisme. Il en va de ce qu'il appelle : sa cohérence par le
dedans.

Bilan, ouverture, perspective

J'ai donné guelques unes des explications fondamentales au sujet de
'anthropologie de Marcel Jousse. Je terminerai cet exposé en 'ouvrant brievement vers
les études sur l'oralisme apres Jousse et aujourd’hui.

En 1960, un an avant la mort de Jousse, parait “The singer of tales” - le conteur
d'histoires - d’Albert Lord, un livre qui obtient un succes certain et ouvre, de maniere
décisive, le champs des études orales universitaires. Il s‘appuie sur les travaux de Milman
Paris, son professeur disparu prématurément, qui était un chercheur Ameéricain, venu a
Paris a la fin des années 20 pour passer ses deux theses de doctorats. Jousse I'a bien
connu et I'a aidé dans son travail de recherche. Le duo Milman Paris et Albert Lord est
reconnu aujourd’hui, par la postérité académique, comme les pionniers des études
orales. Pourtant, la these orale-formulaire, de son vrai nom, qu'ils ont portée, fut celle de
Marcel Jousse qui la défendait par une démarche différente ; Paris et Lord ne sont pas
joussiens et personne ne le sera. Mais, dans les années 1923-1924, Antoine Meillet, le
grand linguiste de I'époque et Marcel Jousse sont déja en train de discuter ensemble de
cette these : Homere est-il totalement ou en partie formulaire” et est-ce la preuve de la
trace de l'oralité dans cet écrit ancien (pour Jousse, cela ne fait aucun doute)?

Paris et Lord n'ont pas donc pas découvert les traces de 'oralité homérique, mais
ils ont fait école alors que Jousse a été oublié et que Meillet n'est pas strictement

p. 11




associé a la théorie orale-formulaire puisque son oeuvre déborde largement ce débat. A
travers ce terrain homeérique qui marque les origines de la discipline, I'oralité est enfin
étudiée. En quelgues sortes, elle retrouve la valeur que le monde de I'écriture Iui avait
déniée et c'était un des objectifs de la publication de Marcel Jousse en 1925 :
provoquer un changement de regard social et scientifique sur le geste et I'oralité. On
peut aussi dire que le formulisme de Marcel Jousse connait une postérité par ce biais,
car c'est bien cela qui fut au centre du débat et non pas simplement I"oralité”.

Les oralistes universitaires actuels ne suivent que partiellement la voie de leurs
ainés. Par exemple, I'improvisation est désormais valorisée alors que Jousse n'en voulait
pas a cause de ses implications dans I'¢laboration orale des Evangiles. L'aspect
sociologique est aussi venu en renfort : le conteur n'est pas seul et la dynamique
communautaire a autant de poids dans la balance que la performance du compositeur
et/ou du récitateur.

Enfin, je note le développement d’'un mouvement littéraire significatif, issu des
Caraibes et d’'abord des écrivains et savants haitiens, qui consiste a transcrire les contes
oraux par écrit. Ainsi, ce mouvement a eu a problématiser un probleme que Jousse avait
soulevée en premier : celui de la rythmo-typographie du style oral des qu'on essaie de le
rendre a I'écrit. Il y a, actuellement, autant de solutions typographigues qu'il y a de
conteurs et d'écrivains, ce qui est logique.

Les contes et les [égendes sont absents de I'oeuvre de Marcel Jousse. Je le
signale encore une fois : Jousse passe a coté d'une anthropologie du récit. Mes
clarifications expliquent pourquoi. Il sera intéressant, a 'avenir, d'articuler ce grand
champ d'étude du récit, traditionnel ou pas, récit oral, gestuel, écrit, ou encore
scénographié (ou pas) avec I'anthropologie de Jousse, ce qui la complétera et la
perfectionnera en retour. Pour vy parvenir, il faudra se tourner résolument vers le
mimisme sans reprendre pour soi le probleme des deux modeles qui a pris Jousse en
tenaille.

Le mimisme, en tant que démarche, est adaptable et ajustable, ce que ne fut pas
son Style Oral de 1925 ; le mimisme est capable de faire alliance et il est apte a com-
prendre la variété des styles et des formes d’expression, indépendamment de certaines
classifications joussiennes, qui lui étaient nécessaires a cause des contraintes que jai
indiguées, mais qui ne le sont pas forcément en dehors de Iui. La part de subjectivité qui
garde en elle 'empreinte du réel objectif fut parfaitement assumée par Marcel Jousse a
une époque ou régnait encore le positivisme.  Lucide, Jousse savait qu'apres lui, ses
éleves devraient créer leur méthode et leur science a son exemple - c'est-a-dire en
fonction de leur propre mimisme, a chacun d'entre eux. ‘Il y a autant d’anthropologie du
geste qu'il vy a d'individus en face de moi”, lance Marcel Jousse & son auditoire.

Ce n'est pas une tache facile, mais c'est une voie originale qui mérite d'étre
tentée. J'ai tenu a éclairer quelgues probléemes existant dans la méthode et 'oeuvre du
professeur Marcel Jousse a I'adresse de ceux qui s'engageraient dans cette étude.

p. 12




